
        
            
                
            
        

    


                       Debate Feminista

                           v70 | Dosier

                     DOI: 10.22201/cieg.2594066xe.2025.70.2579
                     

                  
               

      
         

         

   



            Nancy Fraser y la crítica feminista al concepto de ámbito público

         

         
            
               
                  
                     
                           Estela Serret[*][0000-0001-9878-2677]

                  

               

               
                  

               

            

         

         
            
                

               
                  
                     
                           
                        					[*] 
                        					Departamento de Sociología de la Universidad Autónoma Metropolitana Azcapotzalco,
                        Ciudad de México, México
                        					
                        				
                     

                  

               

            

         

         
            
               

               
                  
                     
                        
                        
                              Autor para correspondencia: easb@azc.uam.mx
                              				
                           

                        

                     

                  

               

           
         
   

         

   
      
         El volumen 7 de Debate Feminista, publicado en marzo de 1993, incluyó la versión en español de un texto clave para
            los posteriores desarrollos de la teoría política feminista, cuya versión original
            en inglés había visto la luz apenas dos años antes. Su título, “Repensar el ámbito
            público: una contribución a la crítica de la democracia realmente existente” -que
            nos dice mucho sobre los contenidos y los enfoques del artículo-, curiosamente no
            incluye la palabra feminismo ni otra que nos indique el uso de esa perspectiva por parte de su autora, la filósofa
            política estadounidense Nancy Fraser.1
            		
         

         Mi propósito en estas páginas es reflexionar sobre cómo y por qué un artículo que
            no se anuncia feminista sintetiza brillantemente las preocupaciones y las contribuciones
            críticas que la teoría política genera gracias a un enfoque teórico-metodológico feminista.
            Junto con ello, rememorar mi propio vínculo como investigadora con la publicación
            de este texto, en una época en que en México era muy complicado acceder a los debates
            académicos feministas de Europa o los Estados Unidos, por no hablar de los que se
            originaban en otras latitudes, en los idiomas originales, ya no se diga en español.
            Haber tenido acceso al texto de Fraser gracias a su publicación en Debate me abrió (y no solo a mí) las puertas a un universo crítico conceptual cuya existencia
            ignoraba y tuvo un impacto indudable sobre varios de mis posteriores temas de investigación.
         

         Comenzaré por reconstruir brevemente algunos de los temas que comprende la propuesta
            del artículo. Este se deriva de una ponencia presentada por la autora en un coloquio
            organizado en 1989 por la Universidad de Carolina del Norte para discutir el texto
            de Jürgen Habermas traducido al español como Historia y crítica de la opinión pública, el cual gira en torno al papel que juega el ámbito público en la construcción de
            las democracias modernas.
         

         Fraser reconoce, en primera instancia, las virtudes del concepto habermasiano de ámbito
            público porque permite hacer frente a nociones al uso que, o bien confunden las dimensiones
            del estado y de la participación ciudadana -como ocurre con las teorizaciones convencionales-
            o bien -como ocurre en cierta parte del pensamiento y el activismo feministas- designan
            como “públicos” todos los espacios extradomésticos y mezclan así las esferas del trabajo,
            la política institucional, la ciudadanía y el discurso público. En contraste, para
            Habermas ese concepto sirve para designar un foro en el que la participación política
            se realiza por medio del habla, ya que ahí quienes ejercen la ciudadanía, ya sea de
            manera individual o a través de asociaciones civiles, deliberan sobre asuntos que
            les son comunes.
         

         Para Fraser se hace necesario preguntar qué tan útil es el concepto habermasiano para
            propiciar la crítica de lo que ella denomina “democracia capitalista” o “democracia
            realmente existente”. En esta revisión encuentra un conjunto de fallos que se deben
            señalar si se quiere hacer una crítica del modelo democrático burgués, deficitario
            y excluyente, y dar paso en su lugar a un modelo más justo; republicano, igualitarista
            y multicultural. En primer lugar, señala que la idea de ámbito público burgués desarrollada
            por el filósofo alemán en su libro de 1962 representa una idealización injustificada
            cuyas premisas han sido puestas a prueba por la historiografía crítica, particularmente
            la de corte feminista. Veamos.
         

         Habermas presenta el ámbito público burgués como un contrapeso a los estados absolutistas;
            dicho ámbito se conforma por grupos de personas privadas que discuten asuntos de interés
            común y de esa manera establecen una mediación entre la sociedad civil y las instituciones
            estatales. Esto requirió que la opinión pública primero, y los mecanismos de representación
            política parlamentaria después, impulsaran y fortalecieran las libertades civiles.
            Este espacio ideal se conforma mediante una interacción discursiva racional sin restricciones
            sobre los asuntos comunes. Tal interacción es pública porque es abierta, accesible
            a todas las personas, sin intervención de intereses privados, y se produce entre iguales.
            Esto último exige que las desigualdades de todo tipo sean puestas entre paréntesis.
            Ese ámbito ideal se habría erosionado a causa del acceso a este espacio de clases
            no burguesas que polarizaron y crearon fragmentación en la forma de grupos de interés.
            Con el surgimiento del estado benefactor y de los medios masivos de comunicación en
            manos de corporaciones poderosas con intereses facciosos, la comunicación se torna
            manipuladora y lo social y lo estatal se entrelazan.
         

         Para enfrentarse a esta noción habermasiana de lo público burgués, Fraser recupera
            la crítica de autoras como Joan Landes o Mary Ryan y muestra su carácter idealizado
            e inexacto. Lejos de ser universalmente incluyente, y por ello justo y abierto, el
            ámbito público burgués habría estado fundado en exclusiones por sexo, clase y raza,
            entre otras, de manera constitutiva y no accidental. Landes en particular documenta
            la manera en que las exclusiones de clase y género se entrelazan, y el ámbito público
            burgués se configura en oposición tanto a los salones -ámbito de interacción discursiva
            coordinado por mujeres de la aristocracia- como a las mujeres del Tercer Estado, a
            quienes los jacobinos en el poder prohíben acceder a la Asamblea Parlamentaria. El
            imaginario de ese público que Habermas idealiza es claramente masculinista y se modela
            en oposición al ámbito doméstico burgués, que habrá de diseñarse como el único espacio
            de pertenencia de las mujeres.
         

         Por su parte, Geoff Eley, también recuperado por Fraser, le reprocha a nuestro filósofo
            que ignore la existencia de ámbitos públicos no liberales y no burgueses en competencia.
            A Fraser le interesa particularmente exponer cómo se conforman y cómo actúan estos
            ámbitos no burgueses. Para ejemplificar de qué tipo de públicos alternativos habla,
            cita a Mary Ryan, quien muestra la amplia influencia que tuvieron, en los Estados
            Unidos decimonónicos, espacios de interacción discursiva formados por mujeres de diversas
            clases y grupos étnicos. Las que formaron una sociedad contra-civil no eran solo mujeres
            blancas de la burguesía organizadas en la lucha por la obtención de derechos de todo
            tipo, sino que, junto con mujeres proletarias en ese mismo contexto, generaron una
            participación pública potente y diversa. Esto muestra que, lejos de lo que indica
            el prejuicio masculinista, las mujeres intervenían en lo público aun sin tener la
            posibilidad de ejercer derechos civiles y políticos. Lejos de la percepción de Habermas,
            en el periodo coexisten múltiples públicos que combaten las normas de exclusión del
            ámbito público burgués, lo que prueba que este se consolida no solo en oposición al
            absolutismo, sino también a toda forma de expresión social que desafíe sus límites.
            Se construye así una dominación política hegemónica y ya no represiva, pero igualmente
            excluyente, de todas las mujeres, de las personas pobres y de las no blancas. De hecho,
            las normas no escritas que establecían cuáles estilos y protocolos discursivos eran
            admisibles y cuáles no siguieron operando como mecanismos de exclusión todavía después
            de que los obstáculos legales para la participación formal habían sido superados gracias
            a las luchas sociales feministas, antirracistas, etcétera, tal como lo documenta Jane Mansbridge (1990).
         

         A partir de este análisis, para Fraser se vuelve insostenible suponer -como lo harían
            quienes idealizan el ámbito público burgués- que las personas no iguales pueden deliberar
            en contextos estructurales de dominación. La parte medular de su propuesta conduce
            a defender la proliferación de públicos en competencia como mecanismo para superar
            las fallas de origen de las democracias realmente existentes. Postula esto contra
            la idea habermasiana que elogia las virtudes de un ámbito público único donde hay
            cabida a una pluralidad de voces.
         

         Al favorecer la coexistencia de contrapúblicos subalternos, Fraser confía en que se
            puede transitar del modelo estratificado y excluyente de sociedad que prevalece en
            la democracia capitalista, hacia otro modelo que entiende como igualitario y multicultural.
            Como ejemplo de estos contrapúblicos subalternos, alude al que conformaron las feministas
            de la segunda mitad del siglo XX en Estados Unidos a través de la fundación de periódicos,
            librerías, editoriales, centros de investigación, programas académicos, etcétera.
            A través de esos canales, produjeron e instauraron en la conversación general términos
            como género, sexismo, doble jornada de trabajo, acoso, hostigamiento, violación marital, etcétera. Ese progresivamente influyente vocabulario permitió -dice nuestra autora-
            reducir la desventaja de las mujeres en los ámbitos públicos oficiales. Ciertamente
            reconoce que, en este esquema, también se fortalecen ámbitos públicos antidemocráticos;
            pero cree que incluso con el concurso de estas fuerzas se impulsa el mejoramiento
            de la democracia en la medida en que la participación plural y compleja de múltiples
            públicos ayuda a expandir el espacio discursivo.
         

         Esta apretada síntesis de algunos de los argumentos nodales del artículo que comento
            me permite poner sobre la mesa un par de temas centrales para la teoría política feminista
            que ese texto permitió iluminar y debatir en su momento, y que ofrecen, a mi parecer,
            una luz esclarecedora para mirar también problemas planteados por el feminismo actual.
         

         Mucho ha cambiado en el lenguaje y en las preocupaciones del feminismo académico internacional
            desde 1991. Hoy prima en ambos la referencia puntual a las críticas intrafeministas,
            que han puesto el foco de atención en los procesos de demarcación respecto de las
            diversas manifestaciones de lo que se ha denominado el feminismo hegemónico, tipificado
            y combatido a través de fórmulas político-conceptuales como feminismo blanco, (neo)liberal,
            colonial, capitalista y pop, entre otras. A finales del siglo XX, en cambio, los esfuerzos de la teoría política
            feminista parecían centrarse, por un lado, en cuestionar la pertinencia conceptual
            y política del canon convencional, androcéntrico, y en revelar la compleja realidad
            de lo político que la perspectiva feminista permitía visualizar y poner en cuestión;
            y por el otro, en debatir en torno a anclajes ético-políticos que se afiliaban o bien
            a la igualdad o bien a la diferencia. Sin embargo, las lecciones que el artículo de Fraser nos ha dejado siguen siendo
            pregnantes y necesarias. Aludiré solo a una de las varias que se pueden derivar de
            una lectura actual y que ha articulado parte de mis intereses de investigación durante
            30 años.
         

         Reflexionar críticamente sobre las caracterizaciones del ámbito público como opuesto
            al privado en una narrativa que afirma que el primero es propio de los hombres y el
            segundo de las mujeres, tanto dentro como fuera del feminismo, sigue siendo tan necesario
            hoy como hace 30 años. Lo que esa narrativa comunica no solo es incorrecto empíricamente,
            sino contraproducente políticamente. En efecto, los conceptos (público-privado) que
            la relación reflexiva entre teoría política y discurso social volvió predominantes,
            lejos de servir a un propósito descriptivo del tejido sociopolítico moderno, enturbian
            y distorsionan aquello que pretenden designar. Tampoco sirven, tal como están comúnmente
            fijados en el discurso, para fines crítico-éticos que permitan desmontar las relaciones
            de dominación ilegítima (masculina, étnica, de clase, capacitista, etcétera) que socavan
            los ideales democráticos.
         

         La dicotomía público-privado, que opone los intereses comunes a los particulares,
            torna invisible el carácter específico del espacio doméstico burgués, tradicionalmente
            subsumido en la categoría de lo privado, aun para la mayor parte de los discursos
            feministas. El uso indiscriminado de esos términos como opuestos al interior de distintos
            contextos discursivos los ha tornado confusos y polisémicos, en el mal sentido. Se
            ha vuelto un lugar común, a partir de ellos, afirmar ideas como las que a continuación
            esquematizo: 1. Que el patriarcado burgués relega a las mujeres al ámbito privado
            (queriendo decir doméstico) mientras que reserva lo público a los varones. 2. Que, al mismo tiempo, las mujeres
            salieron por primera vez de sus hogares a participar en el ámbito público (queriendo
            aquí decir económico, del trabajo asalariado) porque el capitalismo las obligó a ello. 3. Que el surgimiento
            de las potentes y difundidas luchas feministas organizadas a partir del siglo XIX
            bajo la bandera del sufragismo se debió, justamente, a que las mujeres obreras adquirieron
            conciencia de clase gracias precisamente a su actividad laboral inédita, es decir,
            a su participación en lo público (de nuevo, queriendo decir económico).
         

         ¿Qué tanto se apoyan estas ideas en hechos históricos? La contrastación empírica y
            la claridad conceptual nos llevan a ver que no tienen sustento.
         

         En términos teóricos, es muy probable que debamos al marxismo el esfuerzo por producir
            categorizaciones dicotómicas para conceptualizar lo que se veía como una tendencia
            propia del capitalismo: la reducción progresiva de la complejidad. En su previsión
            sobre el devenir de la lucha de clases, Marx y Engels afirman, por ejemplo, que todas
            las clases existentes terminarían incorporándose o bien a la burguesía o bien al proletariado.2 La descripción del mundo sociopolítico como reducido a la oposición entre dos grandes
            lógicas -la de lo privado y la de lo (falsamente) común- tiene probablemente su origen
            en esta misma teorización. Esta hipótesis es claramente fallida. Lo que muestra el
            estudio de las dinámicas estructurales de las sociedades modernas (a nivel económico,
            político, social y cultural) es la tendencia opuesta: a la diversificación, pluralización,
            complejización de todo lo que esas dinámicas tocan, espacios sociales e identidades
            políticas incluidos.
         

         Al subsumir lo doméstico a lo privado, se vuelven invisibles lógicas específicas del
            primero que es fundamental sacar a la luz para evidenciar el papel que juega ese espacio
            en la reproducción de las fórmulas culturales, económicas y políticas de la dominación
            masculina. Si volvemos la mirada a una teorización premarxista de los espacios sociales
            -aquella emprendida por Hegel-, hallaremos una caracterización más precisa de lo que
            distingue lo doméstico de lo privado, y no solo de lo público.3 Los nombres de la multicitada diada obedecen, como dijimos, al tipo de intereses
            que se busca proteger en cada espacio. En ese tenor, Hegel muestra que la casa (burguesa),
            el espacio doméstico, funciona en su interior como una comunidad en la que prima el
            interés familiar. Así sostiene la paradoja de ser un interés común hacia adentro de
            la casa, y particular en relación con los intereses de las otras familias. No tiene
            cabida en la lógica propia de tal domesticidad la dimensión de lo privado, pues esta
            última corresponde solamente a los intereses egoístas de los individuos. En lo doméstico
            se participa no como individuo, sino como integrante del clan familiar, en la posición
            que éste establezca y en la búsqueda del beneficio de esa colectividad.
         

         Lo privado, en consecuencia, lo piensa Hegel como propio del ámbito del trabajo y
            de la vida social extradoméstica. Allí se participa en calidad de individuos y se
            persiguen intereses egoístas, particulares, por ello privados.
         

         Cuando introducimos esta distinción podemos ver, asimismo, otro tipo de paradojas
            que operan al interior del mundo doméstico burgués, el cual permanece como un verdadero
            enclave de tradición y estamentalismo en las sociedades modernas democráticas. Mientras
            que la posibilidad misma de construir un mundo democrático recae en la afirmación
            de la igualdad natural entre todas las personas por el solo hecho de serlo, en el
            ámbito doméstico sigue operando la lógica de la desigualdad natural en la legitimación del poder político. El padre (jefe de familia) gobierna allí como
            hombre, sobre su esposa y otras mujeres (hermanas, madre, cuñadas...), y sobre sus
            hijos e hijas como progenitor.
         

         Es decir, en la lucha contra las incongruencias que las prácticas políticas masculinistas
            implicaban frente a los ideales universalistas democráticos, el patriarcado burgués
            (hay un oxímoron allí que justamente encuentra salida con la conformación de tal espacio
            doméstico) terminó diseñando un ámbito estamental, oculto bajo la figura de lo privado,
            que funciona como condición de posibilidad de instituciones políticas donde se implica
            otra contradicción en los términos: democráticas-excluyentes. Estas se reproducen
            en la conservación de las prácticas opresivas que cuestiona Fraser, no solo -y ni
            siquiera primordialmente- gracias a las lógicas del capitalismo neoliberal, sino,
            antes que eso, gracias a la preservación de las estructuras de ese espacio doméstico
            burgués, profundamente autoritario, que se ha posicionado en los imaginarios compartidos
            como si fuese el mismo en todas las sociedades existentes. No lo es, y esto no significa
            que en otras sociedades la domesticidad sea o haya sido menos autoritaria, sino que
            la particularidad de la dinámica económica, política y cultural del espacio doméstico
            burgués le ha permitido reproducir lógicas autoritarias de convivencia en una sociedad
            que se define, en principio, justamente en oposición a ellas.
         

         Así, contra la triada de ideas que esquematicé más arriba y problematizo a continuación:

         
               

         

      

   




1. El patriarcado burgués ¿relega a las mujeres al ámbito privado?

            El público burgués nace con una vocación explícitamente incluyente y soterradamente
               excluyente. Al propiciar la construcción de una esfera pública a partir del flujo
               de discursos sobre lo común, procura establecer límites a la participación de las
               mujeres, las personas pobres y las personas racializadas, entre otras. Sin embargo,
               el hecho de que las mujeres (por centrarme en ellas) fueran excluidas del público
               burgués no significa -tal como lo demuestra Fraser- que ellas no construyeran contrapúblicos
               subalternos. En el contexto del que hablamos, no solo encontraron fórmulas alternativas
               para crear conversación pública, sino que, de hecho, configuraron el salón como el primer ámbito público de la modernidad, al interior del cual prosperó y se
               consolidó la conversación política, cultural, estética y científica de ese mundo.
               Al margen del salón, también hicieron política: desde el siglo XVII europeo militaron
               en asociaciones, crearon periódicos, redactaron artículos, distribuyeron panfletos,
               crearon y popularizaron los cuadernos de quejas, practicaron el cabildeo político
               a ambos lados del Atlántico, participaron en mítines y concentraciones, crearon sindicatos,
               etcétera. Con todo, la fórmula a la que esto quiere contestar logra instaurarse en
               el imaginario colectivo y reproducir de generación en generación la idea de que las
               mujeres estamos en lo público desde hace apenas 15 minutos.
            

         

         
               

         

      

   




2. El capitalismo ¿sacó a las mujeres de sus casas y las hizo participar por primera
                  vez en la historia en el mundo del trabajo?

            Esta noción, que también se ha vuelto hegemónica en el imaginario social de nuestros
               tiempos, adjudica falsamente a todas las sociedades que han existido una estructura
               capitalista. Dicha estructura se caracteriza por divorciar la casa del trabajo productivo
               y no existe en condiciones no capitalistas. Toda sociedad tradicional, incluso si
               es urbana, organiza la economía alrededor de la casa. El capitalismo rompe por primera
               vez ese vínculo y configura a la domesticidad como un espacio no económico. Ello genera
               la idea de que el trabajo realizado al interior de la casa es un no-trabajo, y solo
               se acredita positivamente como tal el que se realiza al exterior. Por eso se vuelve
               tan decisivo subrayar que, en todas las sociedades conocidas, las mujeres han desempeñado
               trabajos productivos además de los propios de la crianza y el cuidado (tareas que
               tampoco desarrollan exclusivamente ellas en todas las sociedades). Las mujeres pobres
               de las primeras sociedades capitalistas nunca dejaron de participar en el trabajo
               productivo, en las labores del campo, las fábricas, los servicios, etcétera. Pero
               la figura del ama de casa, divorciada del trabajo, responde al ideal de la mujer doméstica
               burguesa. Ese imaginario se adoptará como seña de identidad progresivamente también
               por mujeres no burguesas, aunque contradiga su práctica social.
            

         

         
               

      

      

   




3. El feminismo ¿nace como efecto de la participación de las mujeres en el mercado
                  de trabajo?

            En realidad, el feminismo nace como una crítica a las profundas incongruencias éticas
               y políticas de un sector social que afirma la irrenunciable autonomía que debe reconocerse
               en todo ser humano a la vez que niega el estatuto mismo de humanidad a la mayoría
               de las personas, comenzando por todas las mujeres. En la respuesta a este punto quiero
               enfatizar el hecho de que las caracterizaciones políticas y culturales generan condiciones
               materiales -instituciones, normas, reglas sociales- que garantizan la pervivencia
               de la desigualdad y la exclusión.
            

            Hoy, como en el momento en el que Fraser escribió el artículo que comentamos, la precisión
               categorial y el debate sobre el contenido profundo de los conceptos siguen siendo
               decisivos para ejercer la crítica feminista y sus esfuerzos de transformación social.
            

         

      

      
         
               
                  

         

         

      
         
      

   





Referencias

               
                  
                     
                        1 
                              

                     

                     
                        
                             
                             Fraser, Nancy. 1993. “Repensar el ámbito público: una contribución a la crítica de
                             la democracia realmente existente”, Debate Feminista, Política, trabajo y tiempos, año 4, vol. 7, pp. 23-58. https://doi.org/10.22201/cieg.2594066xe.1993.7.1640 

                        
                              
                           						Nancy Fraser
                           					1993Repensar el ámbito público: una contribución a la crítica de la democracia
                           realmente existenteDebate Feminista, Política, trabajo y tiemposaño 47235810.22201/cieg.2594066xe.1993.7.1640
                        

                     

                  

                  
                     
                        2 
                              

                     

                     
                        
                              Mansbridge, Jane. 1990. “Feminism and Democracy”, The American Prospect. Disponible en <https://prospect.org/civil-rights/feminism-democracy/>.
                        

                              
                           						Jane Mansbridge
                           					1990Feminism and DemocracyThe American Prospecthttps://prospect.org/civil-rights/feminism-democracy/

                     

                  

               

            

         

         
               

      

      
         
      

   




Notes

            
                  [1] 
                  					https://debatefeminista.cieg.unam.mx/index.php/debate_feminista/article/view/1640
                  				
               

            

            
                  [2] En el Manifiesto del partido comunista (1848)
               

            

            
                  [3] Por ejemplo, en la Filosofía del derecho (1820).
               

            

            
                  
                  					
                 

                        
                           
                              
                                 
                              
                                 
                        
                        	
                                    CÓMO CITAR ESTE ENSAYO: Serret, Estela. 2025. “Nancy Fraser y la crítica feminista
                                 al concepto de ámbito público”, Debate Feminista, año 35, vol. 70, pp. 25-35, e2579, https://doi.org/10.22201/cieg.2594066xe.2025.70.2579
                           

                        
                     

                  

                  				
               

            

         

      

      
         
      

   
cover.jpeg
ISSN IMPRESO: 0188-9478
ISSN ELECTRONICO: 2594-066X.






