
        
            
                
            
        

    


                       Debate Feminista

                           v70 | Reseñas

                     DOI: 10.22201/cieg.2594066xe.2025.70.2575
                     

                  
               

      
         

         

   



            Apuntes sobre brújula. voces de la intersexualidad en México

			 Reseña de: Inter, Laura y Eva Alcántara (comps.). 2023. Brújula. Voces de la intersexualidad en México, Ciudad de México, 17, Instituto de Estudios Críticos.

         

         
            
               
                  
                     
                           Lu Ciccia[*][0000-0002-0644-883X]

                  

               

               
                  

               

            

         

         
            
                

               
                  
                     
                           
                        					[*] 
                        					Centro de Investigaciones y Estudios de Género de la Universidad Nacional Autónoma
                        de México, México. 
                        					lucia_ciccia@cieg.unam.mx
                        				
                     

                  

               

            
         
 

         

     
      
         
            			[image: 2594-066X-dfem-70-e2575-i001.png]
            		
         

         Reseñar este libro no resulta una tarea sencilla, pues requiere ser consecuente con
            el despliegue de una forma de escritura antimoderna-colonial y, al mismo tiempo, la propuesta de una forma de lectura igualmente antimoderna-colonial. Comprometerme con esta forma de escritura-lectura
            es el desafío al cual me enfrentaré en estas líneas.
         

         La forma de escritura hace patente una producción de conocimiento verdaderamente encarnada en la que el
            cuerpo de les autores no es meramente enunciado y/o descrito desde un yo que finge
            coherencia con la dicotomía mente/cuerpo; por el contrario, este libro es, ante todo,
            una obra que trasciende esta y otras dicotomías. Si el sistema dicotómico de valores
            es lo que caracteriza el saber moderno-colonial, y este texto, de facto, trasciende estas dicotomías, estamos ante un libro antimoderno-colonial donde biología
            y subjetividad se funden en una unidad ontológica; en cada página habita un diálogo
            biomaterial profundo entre el cuerpo y la escritura.
         

         En Brújula. Voces de la intersexualidad en México, se expone la manera en que los actuales saberes científicos moderno-coloniales producen
            nuestras subjetividades corporizadas al tiempo que dan inteligibilidad y permean nuestro
            entendimiento -sesgado- de la intersexualidad, lo cual no desarrollaré aquí porque
            sería un intento destinado al fracaso.
         

         Lejos de las definiciones asépticas que solemos leer y dar, incluso desde los estudios
            de género y las epistemologías feministas, en este libro les autores narran el verdadero
            significado de la intersexualidad; un significado que se nutre de historias, normatividad,
            sangre, agencia, subjetividades y comunidades afectivas, entre otros factores; un
            significado que a nosotres, como público lector, nos convoca más allá de nuestro cuerpo,
            marginalizado/patologizado o no, porque somos cuerpos que semántica-biológicamente
            encarnamos los saberes científicos moderno-coloniales: cuerpos que vivimos y entendemos
            a les otres a través de saberes dependientes de las normativas androcéntricas que
            caracterizan a las ciencias biológicas y que, como la propia normativa androcéntrica,
            resultan violentos, criminales y violatorios de los derechos humanos.
         

         Este libro hace explícito el uso que todes hacemos de este marco de inteligibilidad
            moderno-colonial para interpretar la denominada diferencia sexual, pero nos invita a desnaturalizar sus cimientos: los escritos encarnan un reagenciamiento
            intersubjetivo por fuera de las prescripciones androcéntricas.
         

         Nuestra tarea es desafiar el lugar que como lectores solemos ocupar en la interpretación
            de este paradigma moderno-colonial fundado en dicotomías. Estos lugares se expresan
            en la primera persona del singular -es decir, la que nos pone en el lugar de quien
            leemos- o en la tercera persona del singular, esto es, la que pretende instaurar una
            mirada universal -desde un afuera- que encarna el saber médico-científico. En contraste,
            mediante la forma de escritura que en el libro es desplegada, la propuesta para les
            lectores consiste en trascender la dicotomía primera persona (yo)-tercera persona
            (objetividad) y, en su lugar, poner sobre la mesa la denominada perspectiva de la segunda persona (Pérez y Gomila 2022): la interacción cara-cara, cuerpo-cuerpo que, como sostienen les filósofes Pérez
            y Gomila, es la primera forma de interacción en nuestra ontogenia, aquella que nos
            hace humanes: la segunda persona supone que para empatizar con alguien no hace falta
            imaginarnos cómo se sentiría estar “en sus zapatos”, ni tampoco busca una respuesta
            objetiva y trascendental que apela a lo desencarnado. En cambio, la perspectiva de
            la segunda persona trata de reconocer a les demás desde nuestro lugar, desde nuestras
            dimensiones cognitivas-afectivas. La mente de les otres no nos es opaca, podemos acceder
            a lo que la otra persona siente, y no porque su vida psicológica derive de mecanismos
            biológicos universales, sino porque esa mente corporizada se desarrolla mediante un
            lenguaje común, compartido, y que supone que nuestras subjetividades no son estados
            internos individuales, sino que existen de manera histórica-cultural-relacional (Pérez y Gomila 2022).
         

         No es necesario que hayan intervenido mis genitales sin mi consentimiento para entender
            la gravedad del asunto, ni tampoco requiero ponerme en el lugar de quienes tuvieron
            esa experiencia en primera persona para ser capaz de empatizar con lo que han sentido
            y sienten. Cuando decimos que empatizamos, no significa afirmar; “me imagino cómo
            lo pasaste”, “me pongo en tu lugar y me duele”. Afirmaciones que además se convierten
            en un fin en sí mismo y clausuran la posibilidad de acción. Es decir, se expresan
            como una suerte de responsabilidad liberada porque “ya encarné tu dolor; sé lo que pasaste, debe ser terrible, nadie merece algo así”.
         

         En contraste, la perspectiva de la segunda persona explica que soy capaz de conmoverme
            por tu dolor mientras te leo, aunque yo no lo haya vivido, aunque se trate de una
            injusticia que no encarné, pero de alguna manera me involucra, porque esa violencia
            que viviste es relacional, y que yo no la haya vivido está implicado en esa relación.
            Este espíritu fundamentalmente relacional que caracteriza la perspectiva de la segunda
            persona habilita los siguientes cuestionamientos: ¿de qué manera a través de mis propias
            creencias puedo respaldar las prácticas que perpetúan las violencias físicas y simbólicas
            hacia las corporalidades intersex? ¿Cómo podemos comprometernos para que esto no siga
            sucediendo? ¿Cómo, desde el lugar que ocupo en este mundo, puedo movilizarme para
            contribuir a cambiar nuestro imaginario sobre el sexo, el género y la sexualidad,
            y detener la violación sistemática a la integridad corporal?
         

         En resumidas cuentas, tanto la primera como la tercera persona son funcionales hoy
            a una cultura neoliberal individualista, que despolitiza e invisibiliza las relaciones
            estructurales sobre las que son sostenidas nuestras formas de vivir y reconocernos
            unes a otres. En cambio, la perspectiva de la segunda persona evidencia que el binomio
            autore/lectore no es un par dicotómico: adoptar la perspectiva de la segunda persona
            implica caracterizar como un continuo a quien escribe y a quien lee, y esta reconceptualización es una salida del paradigma
            moderno-colonial: es la llave para revolucionar nuestras maneras de vivir y entender
            a les otres. Como no podía ser de otra manera, no se trata de una llave rígida, inflexible
            y fría, sino de una llave dinámica y flexible, hecha de afectos, que se desarrolla
            desde y para el tejido social para conectarnos con la sensibilidad que nos hace humanes,
            y nos da la posibilidad de indignarnos ante las injusticias, aunque no nos toquen
            en primera persona. Adoptar la perspectiva de la segunda persona como lectores nos
            convoca a la acción.
         

         Hacer justicia epistémica y afectiva desde la perspectiva de la segunda persona a
            esta obra magistral, y que sin lugar a dudas se convertirá en un clásico para las
            epistemologías críticas en torno del sexo, el género y la sexualidad, requiere mínimamente
            referirnos a ella desde un lenguaje capaz de esbozar ese encuentro cara-cara, cuerpo-cuerpo,
            entre cada autore y quien lee: dolor, enojo, furia, placer, indignación, alegría,
            impotencia, desilusión, “ganas de quemarlo todo”, “ganas de abrazar mucho”, llanto,
            admiración, desmotivación, deseos.
         

         Si antes mencioné que nuestra subjetividad existe en relación con les demás, la circulación
            de estas palabras expone este hecho de manera más evidente: cada una de ellas solo
            cobra sentido si las pensamos en relación con otres. Es decir, los sentimientos encarnados
            en esas palabras, el lenguaje mismo que las constituye, existen de manera intrínsecamente
            relacional: si existimos como seres con vida mental y competencias lingüísticas es
            por la mirada de les otres; somos en relación con otres.
         

         Cómo quiero ser reconocide y que les demás me reconozcan, de qué maneras yo reconozco
            a les demás y respeto su primera persona, es el compromiso metafísico que como lectores
            debemos adoptar a la hora de embarcarnos en esta potente lectura: una lectura que
            nos hace parte de esa intersubjetividad que erosiona los valores moderno-coloniales,
            siempre y cuando adoptemos la perspectiva de la segunda persona.
         

         Este libro, compilado por Laura Inter yEva Alcántara, es un tejido complejo de (re)conocimientos:
            entre personas intersex, entre personas endosex (me permito ocupar este término para
            identificar a aquellas personas que no somos intersex); entre personas intersex y
            endosex. En particular, este libro es una invitación a romper con el actual marco
            de referencia endosexista: si quien está leyendo se ajusta en términos biológicos
            a dicho marco, es decir, no es una persona intersex, toca la tarea de preguntarnos
            qué tendría de “normal” o “correcta” nuestra anatomía y fisiología genital, y, si
            aún no lo hemos hecho, de reflexionar críticamente sobre el lugar que ocupa nuestra
            corporalidad en relación con las corporalidades intersex.
         

         Lo anterior es posible porque la lectura de esta obra va más allá de mostrar que nada salió mal en los cuerpos intersex (que, de hecho, y como les autores aquí explican, no es tarea
            sencilla): nos muestra que nada salió bien en las personas endosex. Deja en evidencia que naturalizar el marco de referencia
            endosexista es lo que da continuidad a las prácticas violatorias de los derechos humanos
            que anulan la autonomía corporal de las personas intersex. Asimismo, y no está de
            más enfatizar, este mismo marco es intrínsecamente cis-heteronormativo, con lo cual
            afianza la subordinación de las mujeres cisgénero heterosexuales y la marginación
            de la comunidad LGBT, tanto intersex como endosex.
         

         Los tres momentos que componen esta obra resultan fundamentales para adoptar una lectura
            desde la perspectiva de la segunda persona y arribar a las conclusiones que aquí sugerí.
            Remito a continuación, de manera sucinta, a cada uno de estos momentos.
         

         El primero de ellos consiste en una serie de textos que describen lo siguiente: 1.
            qué es y cómo se desarrolló Brújula Intersexual, la organización mexicana hecha por
            y para la comunidad intersex (pionera en América Latina), 2. qué es la intersexualidad
            en perspectiva histórica y 3. cómo se han dado las alianzas con personas que, aunque
            no se identifican como intersex, apoyaron el proceso de formación de Brújula.
         

         El segundo momento apela a la autoridad epistémica en primera persona: una multiplicidad
            de voces que conforman la comunidad intersex mexicana nos cuenta su historia, comparte
            sus saberes y nos deja ver las sistemáticas violencias implicadas en un imaginario
            endosexista de nuestras biologías y nuestra sexualidad. Cada testimonio describe las
            violencias vividas en la institución médica, pero también, y no en segundo plano,
            otras violencias institucionales y de índole social. Como dice Laura Inter, estos
            testimonios han sido fundamentales para el desarrollo de la comunidad intersex mexicana
            que sostiene a (y es sostenida por) Brújula Intersexual. Es la primera vez que encontramos
            estos testimonios reunidos en forma de libro.
         

         El tercer momento del libro da cuenta del acompañamiento que madres, hermanes y parejas
            hicieron y hacen a personas intersex; un acompañamiento complejo, empapado del miedo
            que, a través de los sesgos del saber médico-científico, se ha desplegado sobre la
            idea de que existe dimorfismo sexual y desvíos respecto de este. A lo largo del libro queda completamente deslegitimado dicho saber. Y la autoridad
            epistémica conferida a las justificaciones biologicistas que históricamente han servido
            para violar la autonomía corporal/conductual de ciertas subjetividades resulta invalidada
            y desplazada por los saberes que emanan de la comunidad intersex.
         

         Cada página conmueve y remueve. Cada trayectoria vital aquí presentada nos muestra
            su complejidad, su singularidad, su forma de vivir y contar sus experiencias: este
            libro encarna la heterogeneidad de subjetividades que conforman la comunidad intersex.
         

         Finalmente, me gustaría destacar que en diferentes capítulos puede leerse la palabra
            rompecabezas. Esta palabra refleja la dificultad de reconstruir las historias de vida propias;
            una dificultad que resulta del ocultamiento médico-profesional -y a menudo también
            familiar- derivado de las prescripciones médicas, y del olvido personal derivado quizá de un mecanismo de protección ante
            memorias cargadas de violencia. Este libro representa un ejercicio de memoria colectiva.
            El proyecto como tal animó a que una comunidad contara su historia, muches por primera
            vez, y fue el propio sostén de la comunidad, esa red de afectos indispensable, lo
            que hizo posible este proyecto.
         

         Insisto en que este libro nos invita a leer de manera encarnada. Es una invitación
            a sentir verdaderamente el cuerpo, y no que solo esté presente, como si fuera algo ajeno a nuestro estado mental al leer. En efecto, si alguien me
            pregunta qué es leer de manera corporizada, cómo están mis órganos cuando estoy leyendo,
            este libro me significó decir algo sobre ello: cada una de nuestras células sostiene
            un diálogo biomaterial con ese lenguaje común que habilita que tengamos mente; un
            diálogo que posibilita crear intersubjetividades deslindadas de normativas moderno-coloniales,
            que nos instan a desconectar nuestros estados psicológicos de nuestra corporalidad.
         

         Adoptar la perspectiva de la segunda persona como lectores supone adoptar esta perspectiva
            también para entender nuestras propias ontologías: ontologías siempre relacionales
            y que implican un compromiso ético-activo desde el cual preguntarnos cómo con nuestras
            prácticas, con nuestras formas de reconocer a les demás, legitimamos el endosexismo.
         

         Quiero cerrar este texto con la siguiente reflexión: si llevamos al menos un siglo
            argumentando que la neutralidad no existe, esto vale para nuestros propios posicionamientos.
            Me refiero a que si siento que “nada tengo que ver” con lo que a otres les sucede,
            o que no contribuyo a un hecho injusto solo porque sé que no estoy de acuerdo con él, en última instancia estoy encarnando lo que critico:
            la imposibilidad metafísica de la neutralidad. Desactivar esta premisa androcéntrica
            implica registrar que nada nos es ajeno y es por eso que resulta necesario manifestar
            nuestros intereses. La no neutralidad supone explicitar y convertir en un tema de
            agenda política nuestros posicionamientos sobre la autonomía corporal.
         

         En cuanto al tan escuchado mito de la cantidad (¿cuántes son?) para reconocer la existencia de ciertas subjetividades y/o apelar a un orden jerárquico respecto
            de qué corporalidades “merecen más que se respeten sus derechos humanos”, no hay nada más alineado con los proyectos
            eugenésicos de los siglos XIX y XX: la estadística creada para justificar el exterminio de las corporalidades que no nos ajustamos a los requerimientos de productividad
            y reproductividad del paradigma moderno-colonial.
         

         Como respuesta general, baste con decir que nuestro estatus de “humane” es suficiente
            para que nos sean garantizados los derechos que a esta categoría corresponden, sin
            importar si hay o no alguna otra subjetividad con la que se compartan experiencias
            específicas. En este sentido, quizás valga la pena también adoptar la perspectiva
            de la segunda persona para conceptualizar que los derechos humanos no están en subasta
            y que los privilegios de que alguien goza se tienen a costa de los obstáculos a que
            se enfrenta alguien más: desandar mis privilegios supone entender las estructuras
            relacionales que sostienen una lectura de los cuerpos donde unos valen más que otros.
            Si estoy de acuerdo en que mi cuerpo no vale más que otros, me toca hacer el trabajo
            de cuestionar cómo estoy ejerciendo mi privilegio para reproducirlo.
         

         La única manera de alcanzar este tipo de cuestionamientos implica tender puentes con
            quienes se enfrentan a obstáculos derivados de los privilegios de otres. Sin estos
            puentes resulta imposible que une misme registre cuáles son sus propios privilegios,
            porque este paradigma implica que los naturalicemos, es decir, que no seamos capaces
            de detectarlos. Eso sí, aceptemos que hay personas a las que se les señalan sus privilegios
            pero no tienen ningún tipo de intención de renunciar a ellos. A quienes sí deseamos
            reconsiderarlos, Brújula. Voces de la Intersexualidad en México nos interpela de manera radical: ¿vamos a seguir fingiendo una neutralidad aséptica que perpetúa una lectura jerárquica de los cuerpos en torno de la actual normativa
            genital? ¿Qué lugar ocupamos respecto de esta normativa?
         

         Este libro es de lectura obligada para los estudios de género y las epistemologías
            feministas: no para ponerlo en las citas y asumir que la tarea está hecha. En cambio,
            es un punto de partida que nos muestra la urgencia de desarrollar puentes y tejer
            redes para no suscribir, a través de nuestras formas de reconocernos a nosotres mismes
            y a les demás, las violencias intrínsecas a la actual práctica médica.
         

      

      
         
               
                  

         

      

      
         
      

   





Referencias

               
                  
                     
                        1 
                              

                     

                     
                        
                              Inter, Laura y Eva Alcántara (comps.). 2024. Brújula. Voces de la intersexualidad en México, Ciudad de México, 17, Instituto de Estudios Críticos.
                        

                              
                           						Laura Inter
                           						Eva Alcántara
                           					2024Brújula. Voces de la intersexualidad en MéxicoCiudad de México17Instituto
                           de Estudios Críticos
                        

                     

                  

                  
                     
                        2 
                              

                     

                     
                        
                              Pérez, Diana y Tony Gomila. 2022. Social Cognition and the Second Person in Human Interaction, Londres/Nueva York, Routledge.
                        

                              
                           						Diana Pérez
                           						Tony Gomila
                           					2022Social Cognition and the Second Person in Human InteractionLondresNueva YorkRoutledge
                        

                     

                  

               

            

         

      

      
         
      

   
cover.jpeg
ISSN IMPRESO: 0188-9478
ISSN ELECTRONICO: 2594-066X.






2594-066x-dfem-70-e2575-i001.png
Voces de la

intersexualidad en México

17,





