
        
            
                
            
        

    
      
         
               
               
                     
                     
                           Debate Feminista

                           v65 | Reseñas

                     DOI: 10.22201/cieg.2594066xe.2023.65.2298
                     

                  
               

            

         

         

      

   




            Contra las mujeres

         

         
            
               
                     
                           Mirna Lucaccini [1] [0000-0002-8805-9108] 

                  

               

               
                  

               

            

         

         
            
                

               
                  
                     
                           
                        					[1] 
                        					Instituto de Investigaciones Gino Germani (IIGG), Universidad de Buenos Aires,
                        Buenos Aires, Argentina.
                        					lucaccinimirna@gmail.com
                        				
                     

                  

               

            

         

         

      

      
         
               No, permanecer y transcurrir no es perdurar,

            No es existir, ni honrar la vida.

            […]

            Porque no es lo mismo que vivir honrar la vida.

            Eladia Blázquez

         

         
            			
            

                  [image: 2594-066X-dfem-65-313-gch1.jpg]

            		
         

         Contra las mujeres. (In)justicia en Spinoza de Cecilia Abdo Ferez es un libro que reflexiona en torno a los sentidos de la justicia
            y la injusticia en la obra del filósofo holandés. Aquella aparición enigmática, no
            solo en la obra de Spinoza, sino, en un principio, aparentemente ausente en el horizonte
            de la reflexión política de la temprana modernidad. Apunta Abdo Ferez: “La justicia,
            sin embargo, no es un cuerpo extraño en la obra de Spinoza. Más bien, es un problema
            de primer orden” (p. 23). Esta pregunta tiene una serie de antecedentes en la obra
            de la autora en un doble sentido: por un lado, la reflexión sobre la vigencia de autores
            clásicos -sobre todo de la temprana modernidad- para pensar nuestra realidad latinoamericana;
            y, por otro, sobre los sentidos de la justicia que trasciende tiempos y lugares. Este
            derrotero se cristaliza, en parte, en sus obras Crimen y sí mismo y La bifurcación entre pecado y delito.

         En una pluma que oscila entre la precisión y la inventiva, Abdo Ferez pone en juego
            un decir que no se restringe a delimitar el sentido de la justicia en tanto tal, sino
            que la orienta a un diálogo con una serie de reflexiones feministas contemporáneas.
            Esto le permite encontrar en Spinoza una justicia no punitiva y contrapuesta al sujeto
            autosuficiente, consciente y responsable de sus actos que se encuentra hoy en día
            en la base de nuestros sistemas jurídicos. Este libro parece no solo traslucir una
            crítica al aparato jurídico-legal desde Spinoza, sino tratar un tema tan contemporáneo
            y urgente como lo es la pregunta por los modos de ser de una justicia realmente feminista.
            Así, establece un puente entre los problemas políticos de nuestra más inmediata contemporaneidad
            y la temprana modernidad. Un puente que aquí recibe el nombre de Baruch Spinoza, pero
            no cualquiera, sino nuestro Spinoza impropio.
         

         La pregunta que inicia el libro es la siguiente: ¿Por qué Spinoza? La precisa y original
            respuesta que aquí desarrolla la autora aparece amalgamada a una segunda pregunta
            solapada: ¿cuál Spinoza? En este sentido, Abdo Ferez está lejos de un intento por
            restituir un Spinoza puro, por encontrar su significado último y verdadero, sino todo
            lo contrario; escribe esta pieza bajo el prisma de sentido de la frase de Pierre Macherey
            de que: “cada siglo ha forjado un Spinoza propio”. Y esta, sin duda, es parte de la
            marca spinoziana, su filosofía realista -aquí resuena Maquiavelo- comprometida con
            la práctica. Spinoza es, en palabras de Diego Tatián (2017: 145) , “un filósofo en la nave”. Un filósofo político reacio del inmovilismo propio de los -meros- filósofos. Un Spinoza cuya obra constituye
            sistema a tal punto que su postura epistemológica es indisociable de toda su ulterior
            reflexión. Contra las mujeres es una clara muestra de esto: Abdo Ferez escribe con Spinoza, en un verdadero ejercicio teórico político, sobre una obsesión que comparte
            con los feminismos: la pregunta por el consentimiento, la libertad, la irrupción de
            los cuerpos, y por el vínculo entre política y performatividad. Enmarcada en una filosofía
            no dualista ni punitiva ni representativa ni trascendentalista.
         

         Una vez que ha situado a nuestro Spinoza impropio, cuyo epicentro es el Mayo del 68,
            Abdo Ferez se pregunta: “¿Cómo puede alguien escribir una ética y obviar la definición
            de justicia?” (p. 23), como puntapié para rastrear los sentidos que subyacen sobre
            este concepto en la obra de Spinoza. Todo el libro fluye entre este concepto puntual
            y el conjunto de significantes que se escurren como síntoma de la filosofía sistemática
            de Spinoza. De la pregunta se desprenden una serie de coordenadas que serán diseccionadas
            por Abdo Ferez a lo largo de este breve pero denso libro, a partir del análisis de
            las treinta y cinco veces que el término aparece de manera explícita en su obra. En
            primer lugar, la imposibilidad de pensarla por fuera de un régimen político y, en
            este sentido, entendidas -justicia e injusticia- como sanción política. En segundo
            lugar, el “núcleo de sentido” que persiste en estas apariciones es el de “voluntad,
            ánimo o deseo constante de dar a cada uno lo suyo”, lo que manifiesta cierta disposición
            o hábito en relación con otrx. Y, por último, la imposibilidad de asir inmediatamente
            este sentido de “lo suyo” en un pensador que separó identidad de propiedad. Estas
            coordenadas, si bien ordenan lo que vendrá, deben ser necesariamente desmenuzadas
            y leídas en sus intersticios.
         

         De lo anterior se desprende que, si la justicia es ininteligible por fuera del Estado,
            lo justo es siempre aquello sancionado por común consenso o derecho común, derivado
            de los poderes políticos constituidos. Esto explica su carácter cambiante, humano
            y político, propio de convenciones históricas que aluden a un grupo específico y a
            sus valores. Sin embargo, no es posible reducir esto a un mero relativismo y solo
            se comprende de una manera situada cuyo límite no se funda en un criterio trascendente,
            sino en aquello que destruye el consenso. Así, la justicia sería producto tanto de
            una determinada correlación de fuerzas como de dinámicas afectivas que constituyen
            lo que es justo en un momento y en un lugar.
         

         Pero la concepción de Spinoza representa una “reformulación radical de la concepción
            de derecho natural” (Abdo Ferez 2019: 32). Bajo la mira de la autora, el desarrollo de esta cuestión exige una parada obligatoria
            en Grocio, quien amplía y subjetiviza esta concepción y, a la vez, hace coincidir
            el interés propio y la existencia de una justicia universal bajo el halo de un desplazamiento
            de la concepción escéptica del amor de sí. En este sentido, para Spinoza el derecho
            singular está siempre en medio y por medio de un derecho colectivo de la multitud
            (Abdo Ferez 2019: 35). En su filosofía política, hablar de derecho colectivo de la multitud remite siempre
            a otro derecho: el de la Naturaleza o Dios, cuyo derecho y potencia son infinitos.
            La innovación de la concepción spinoziana de justicia radica en la identificación
            entre potencia y derecho, y estas son en cada cual la expresión particularizada y
            determinada, es decir finita, de esa potencia infinita de Dios. El derecho común,
            entendido de esta manera, es el que pone límites a lo que se puede legislar. Y, además,
            el derecho común es siempre derecho natural, porque no hay eliminación de este último
            en la comunidad política.
         

         Otra virtud del escrito de Abdo Ferez es la precisión con que trabaja conceptos clave
            de la obra spinoziana, lo que la convierte en una pieza tentadora para lx lectorx
            curiosx, pero no especializadx, del filósofo político. Entre ellos -y en línea con
            lo anterior-, desarrolla el concepto de esencia, comprendida en tanto hacer, y no como un reservorio ontológico ni prescriptivo. Por
            lo tanto, la esencia actual o lo que se hace actualmente es ese mismo derecho particularizado,
            singularizado en cada cual: “esencia es potencia, que es hacer, derecho en acto” (Abdo Ferez 2019: 36). A partir de esto, la autora desarrolla el concepto de libertad determinada de Spinoza.
         

         De lo anterior se desprende que hacer es siempre hacer con otrxs, y que la identidad
            entre potencia y derecho no se traduce en la postulación de un fundamento último para
            los derechos, sino en la actualización y particularización de este en cada unx, por
            tanto, en su carácter humano. En definitiva, aquella reformulación radical supone
            desnormativizar, universalizar y colectivizar el derecho natural. Asimismo, su carácter
            político radica en la desigualdad intrínseca de las posibilidades y derechos de cada
            unx.
         

         Entonces, la justicia sería una definición política cimentada en el derecho colectivo
            de la multitud (Abdo Ferez 2019: 39). Como ya se dijo, encuentra el límite en este último, bajo el señalamiento público
            y colectivo de injusticia. De esta manera, la injusticia es el motor mismo de aquello
            que se comprende como justicia, al distinguir un hiato entre lo sancionado y lo que
            concibe la multitud como justo. Para la autora, esto convierte la definición de Spinoza
            en una definición materialista, situada, coyuntural y política, supeditada al rechazo
            colectivo público de la multitud.
         

         El arenoso terreno en que confluyen el origen de las sociedades políticas y la justicia
            pone de relieve la centralidad de un conflicto social en el que se dirimen los sentidos
            de la (in)justicia que, como ya se ha dicho, pueden desestabilizar la forma política.
            En este punto, Abdo Ferez va a recuperar dos pasiones fundamentales: la indignación y la venganza. La primera es aquella que tiene la capacidad de transformar un daño individual en
            un daño común, es decir, el desplazamiento de la percepción de la multitud en tanto
            víctima de un daño que es colectivo y que sobreviene como “agenciamiento colectivo”.
            En segundo lugar, llamativamente, se encuentra la venganza en asociación con la justicia.
            Es a través de las reflexiones de Chantal Jaquet que Abdo Ferez logra desentrañar
            esta singular y en apariencia contradictoria aseveración spinoziana. Jaquet logra
            relativizar el carácter interpersonal de la venganza al distinguir el desiderum del deseo en tanto cupiditas. El primero será entendido en tanto deseo frustrado, en tanto falta; es la tristeza
            que produce anoticiarse de que falta algo, darse cuenta de la imposibilidad de su
            realización, una formulación compleja que pivotea entre la frustración y el anhelo.
            El desiderum da cuenta de la existencia de causas externas que imposibilitan su satisfacción.
         

         Entonces, el deseo de venganza, en tanto desiderum, se encuentra en el centro (es motor y fuente) de un deseo de justicia en la medida
            en que no se traduce en la búsqueda efectiva, sino en un anhelo y en la imposibilidad
            de que se realice. Asimismo, Abdo Ferez hace suya la reflexión de Sebastián Torres
            sobre esta cuestión, quien insiste en que este deseo repone la centralidad del conflicto
            político. Ahora bien, la venganza no es situable en un momento prepolítico anterior
            a la justicia, sino que es ella misma una “modulación social e institucional constante
            del deseo de venganza” (Torres 2013: 220). La centralidad de las pasiones en el pensamiento de Spinoza no se limita a un señalamiento,
            sino que las pasiones aparecen y explican el origen mismo de la comunidad política.
            Este cimiento es para el autor el miedo, la esperanza o el anhelo de vengar un daño
            común. Esto se traduce en un golpe explícito al contractualismo y un cuestionamiento
            al lugar de la razón en el origen de las sociedades políticas. Para Spinoza no habría
            momento cero de fundación política.
         

         En el Tratado político -nos marca la autora- aparecen dos términos centrales para retomar el vínculo entre
            justicia y autonomía: alterius juris y sui juris. Si bien son originados en el derecho romano, le van a permitir a Spinoza presentar
            una serie de reflexiones que trascienden la concepción de justicia confinada a la
            legislación, pues la ya señalada identidad entre potencia y derecho ubica en primer
            plano al derecho sobre lo jurídico institucional. Por un lado, alterius juris es alguien que está bajo la potestad de otro: “quien está preso”, “le fueron quitadas
            las armas y los medios para defenderse o escaparse”, a “quien le fuera infundido miedo”
            o “estuviera cooptado mediante favores, de tal suerte que prefiera complacer a otro
            más que a sí mismo, vivir según el criterio de otro” (Abdo Ferez 2019: 60). Por otro lado, sui juris es aquel que puede repeler la violencia, vengar el daño y vivir según el propio criterio.
            Aquí radica la primacía del derecho: no es simple guía por la ley, sino que se trata
            de condiciones de autonomía que deben cumplirse. Los dos conceptos son las variables
            que constituyen la libertad política. Si comprendemos la vinculación entre libertad
            y autonomía, y no libre arbitrio, podemos encontrar cierta reminiscencia republicana
            (Skinner 1990) en el pensamiento de Spinoza. En este sentido, distingue alterius juris de esclavitud, con el fin de restituir aquellas situaciones en que obediencia a las
            leyes no supone dependencia ni estar bajo el dominio de otrx, en la medida en que
            se traduzca en términos de utilidad común. Alterius juris son las mujeres, lxs hijxs, lxs esclavxs, entre otros. 
         

         Esos dos términos, que distan de ser polos ontológicos, son más bien condiciones factibles
            de ser revertidas. Cuanto más democrática sea una sociedad, es decir, cuánto más participen
            sus ciudadanxs políticamente, tanto más sui juris serán sus habitantes. Siguiendo a Abdo Ferez, esto da cuenta de una cierta lectura
            de la ley, así como de cuáles son las condiciones de autonomía al actuar; al yuxtaponer
            las condiciones de sui juris y alterius juris con los sujetos que no cuentan con derechos políticos, muestra la antinomia posible
            entre ciudadanía y democracia; y por último, refleja los límites de todo reconocimiento
            formal debidos a la persistencia de imaginarios sociales que sostienen distinciones
            de clase, raza, género (Abdo Ferez 2019: 55). El devenir autónomo no puede pensarse en abstracto, sino en el marco de requerimientos
            materiales y efectivos que califican tanto al individuo como a la comunidad política.
         

         Sin embargo, Abdo Ferez identifica una contradicción aquí: nadie puede repeler toda
            violencia ni vengar todo daño ni vivir absolutamente bajo el propio criterio -o sea,
            ser sui juris- así como tampoco es posible distinguir en su filosofía entre cuerpo y alma. Para
            la autora, en una filosofía relacional como la de Spinoza, esta contradicción solo
            se comprende si aceptamos que lo que buscaba el filósofo era plantear la insuficiencia
            de las inclusiones formales, la arbitrariedad de las condiciones de avance de la ciudadanía
            (incluso en regímenes democráticos), y no de una situación particular, sino de toda
            inclusión formal. La tensión entre ciudadanía y democracia repone la latencia de un
            conflicto civil que se reabre cada vez que irrumpe la pregunta por a quién se incluye
            y a quién no, y por qué. Así, Abdo Ferez remarca la imposibilidad de clausura de la
            multitud, la porosidad de sus límites, la ausencia de armonía. La multitud no es idéntica
            a sí misma, ni siquiera en una democracia; es más bien una figura barroca dentro de
            la cual convive la polémica por los criterios de inclusión/exclusión y, en definitiva,
            la redefinición de la política misma. Es en este sentido que hablamos de una filosofía
            no representativa y una postura antinormativa en Spinoza.
         

         Hasta aquí es claro que Cecilia Abdo Ferez no orienta su reflexión hacia lugares prístinos,
            sino que avanza contaminada o, mejor dicho, afectada. Escribe a través de un cuerpo
            afectado. No pretende reducir a Spinoza a un autor feminista. No borra las marcas
            de lo que incomoda. Habitando los matices y las dificultades, desenmaraña pasajes
            pantanosos e, incluso, contradictorios. Y aquí radica su virtud: el esfuerzo por poner
            en marcha el pensamiento, en contra de todo inmovilismo, fiel a la tradición spinoziana.
            Buscando, entre los pliegues, las claves que permitan hacer pie en un mundo más vivible
            para muchxs. Convierte a Spinoza en tierra fértil para la reflexión de un feminismo
            que se pretende antipunitivo, alejado del liberalismo y con una idea de cuerpo cuyos
            límites sean puestos en cuestión de manera permanente en un mundo que se mueve entre
            víctimas y victimarios, sanciones, paradigmas securitarios y punitivos.
         

         Así, el spinozismo de Abdo Ferez está situado en los dilemas urgentes de nuestras
            democracias; y aquí, en la cuestión de la justicia y la injusticia de las mujeres. Sin duda, sería más sencillo obviar esta cuestión en Spinoza, en
            cuya obra se presentan pasajes incómodos para los feminismos o la teoría queer. Por ejemplo, aquel en que la lujuria es indicada como el fundamento de exclusión
            política de las mujeres. Esto define a la lujuria como un organizador social, por
            un lado, al tiempo que se insiste en la imposibilidad de que una mujer sea poseída
            u ocupada por más de un hombre a la vez, con lo que se homologa el cuerpo femenino
            a un territorio cerrado y de límites prefijados. Dos supuestos que ponen, no por primera
            vez, a Spinoza contra sí mismo (Abdo Ferez 2019: 69). En primer lugar, porque su definición de deseo -en tanto deseo sin medida- no supone
            un objeto de deseo sexual prefijado. En segundo lugar, la concepción de cuerpo de
            Spinoza ha sido una fuente principal para teóricas feministas que buscan una concepción
            impersonal, desgenerizada, colectiva, producto de una colección de relaciones afectivas
            que nos arman y desarman, haciendo del entorno un engranaje constitutivo de su composición
            (Lloyd 1989, Braidotti 2005, Abdo Ferez 2017, Butler 2018). Quizá, indica la autora argentina, Spinoza estaba trazando un plan de acción para
            las mujeres y mostró el reverso del argumento. El de Abdo Ferez no es un mero ejercicio
            retórico, sino un esfuerzo por ensanchar márgenes de lo pensable y poner en marcha
            el concepto de justicia para las mujeres.
         

         Para cerrar, Abdo Ferez recupera la definición de justicia que más aparece en la obra
            de Spinoza. Si bien permeada por cierta reminiscencia de la escolástica, la desborda
            y complejiza su sentido, abriendo un camino de posibilidades para una reflexión sobre
            la justicia feminista: “voluntad, ánimo o deseo constante de dar a cada uno, lo suyo”
            (Abdo Ferez 2019: 77). El ánimo hace referencia a una virtud, a cierta disposición de firmeza y generosidad
            para buscar justicia, que la arroja más allá de la mera sanción institucional porque
            supone, siempre, una relación con otrxs. En cambio, la voluntad -ya no entendida como
            libre arbitrio- es un modo de “intelección de una cualidad o medida que debe tributarse
            a alguien o a sí, en una situación histórica”, es decir situada en el entramado de
            causas y situaciones particulares que permiten comprenderla (Abdo Ferez 2019: 89). Por su parte, el deseo -esencia misma del hombre, que es perseverancia del ser
            (Abdo Ferez 2019: 89)- es la búsqueda de condiciones para que todxs puedan desear o ser; lograr a través
            de un mapa afectivo reducir la coerción, la servidumbre, para que surja un deseo autonomizado.
         

         Derrocada la voluntad libre -y con ella todo dualismo de cuerpo y mente-, se pone
            en cuestión la noción misma de consentimiento. Toda la reflexión de Spinoza se encuentra
            anclada en una red de relaciones materiales y afectivas que afectan y movilizan sus
            conceptos. Este anclaje echa por tierra las definiciones homogéneas, absolutas y trascendentales
            para colocar en el centro de la escena la singularidad y diversidad irreductible de
            las potencias. Bajo la lupa de Abdo Ferez, Spinoza invita a las mujeres a desidentificarse
            como víctimas, a terminar con la exigencia de protección y la complicidad con escaladas
            represivas, a la construcción de una identidad no esencialista, en términos de clase,
            que permita cuestionar la epistemología de las violencias que habla tan bien la lengua
            del derecho, a veces punitiva; al mismo tiempo que brega por una política de alianzas
            que se oriente a la búsqueda de una libertad que es siempre colectiva, siempre en
            red. En los pliegues de su definición, Spinoza desarrolla una definición de justicia
            que se pretende colectiva y singular a la vez, situada en tiempo y lugar, antipunitiva.
         

         Abdo Ferez nos ofrece en este libro un modo de leer afectado por Spinoza, una escritura
            en la que se escurren el cuerpo y el deseo, una apuesta a que nos conmovamos con Spinoza. No se resigna a que todo sea como ya es, sino que abre, analiza en detalle,
            pregunta, y en esa pregunta vuelve a abrir, para en algún punto cicatrizar, poniendo
            en movimiento tensiones. Resalta las contradicciones, las incomodidades, para pensarlas
            sin clausuras, para pensar una sociedad más justa para muchxs que experimenten “una
            vida que no se reduzca a la circulación de sangre” (Abdo Ferez 2019: 99). Todo lo dicho vuelve este libro materia obligatoria de reflexión para nuestro presente,
            sobre todo, al interior de los feminismos.
         

      

      
         
               

      

      
      

   





			 REFERENCIAS

               
                  
                     
                        1 
                              

                     

                     
                        
                              Abdo Ferez, Cecilia. 2017. “¿Qué puede un cuerpo? Los límites de Spinoza”, en Armando
                           Villegas, Elizabeth Talavera, Roberto Monroy y Laksmi de Mora (coords.), Figuras del discurso II. Temas contemporáneos de política y exclusión, Cuernavaca, Universidad Autónoma del Estado de Morelos/Bonilla Artigas, pp. 89-103.
                        

                              
                           						Cecilia Abdo Ferez
                           					2017¿Qué puede un cuerpo? Los límites de Spinoza
                           						Armando Villegas
                           						Elizabeth Talavera
                           						Roberto Monroy
                           						Laksmi de Mora
                           					Figuras del discurso II. Temas contemporáneos de política y exclusiónCuernavacaUniversidad
                           Autónoma del Estado de Morelos/Bonilla Artigas89103
                        

                     

                  

                  
                     
                        2 
                              

                     

                     
                        
                              Abdo Ferez, Cecilia. 2019. Contra las mujeres. (In)justicia en Spinoza, Madrid, Antígona.
                        

                              
                           						Cecilia Abdo Ferez
                           					2019Contra las mujeres. (In)justicia en SpinozaMadridAntígona
                        

                     

                  

                  
                     
                        3 
                              

                     

                     
                        
                              Braidotti, Rosi. 2005. Metamorfosis. Hacia una teoría materialista del devenir, Madrid, Akal.
                        

                              
                           						Rosi Braidotti
                           					2005Metamorfosis. Hacia una teoría materialista del devenirMadridAkal
                        

                     

                  

                  
                     
                        4 
                              

                     

                     
                        
                              Butler, Judith. 2018. Cuerpos que importan. Sobre los límites materiales y discursivos del “sexo”, Buenos Aires, Paidós.
                        

                              
                           						Judith Butler
                           					2018Cuerpos que importan. Sobre los límites materiales y discursivos del “sexo”Buenos
                           AiresPaidós
                        

                     

                  

                  
                     
                        5 
                              

                     

                     
                        
                              Lloyd, Genevieve. 1989. The man of reason. Male and female in western philosophy, Mineápolis, University of Minnesota. 
                        

                              
                           						Genevieve Lloyd
                           					1989The man of reason. Male and female in western philosophyMineápolisUniversity
                           of Minnesota
                        

                     

                  

                  
                     
                        6 
                              

                     

                     
                        
                              Skinner, Quentin. 1990. “La idea de libertad negativa: perspectivas filosóficas e
                           históricas”, en Richard Rorty, J. B. Schneewind y Quentin Skinner, La filosofía en la historia. Ensayos en la historiografía de la filosofía, Barcelona, Paidós.
                        

                              
                           						Quentin Skinner
                           					1990La idea de libertad negativa: perspectivas filosóficas e históricas
                           						Richard Rorty
                           						J. B. Schneewind
                           						Quentin Skinner
                           					La filosofía en la historia. Ensayos en la historiografía de la filosofíaBarcelonaPaidós
                        

                     

                  

                  
                     
                        7 
                              

                     

                     
                        
                              Tatián, Diego. 2017. “Spinozismo como filosofía de la praxis”, en Daniela Losiggio
                           y Cecilia Macón (comps.), Afectos políticos. Ensayos sobre actualidad, Buenos Aires, Miño y Dávila.
                        

                              
                           						Diego Tatián
                           					2017Spinozismo como filosofía de la praxis
                           						Daniela Losiggio
                           						Cecilia Macón
                           					Afectos políticos. Ensayos sobre actualidadBuenos AiresMiño y Dávila
                        

                     

                  

                  
                     
                        8 
                              

                     

                     
                        
                              Torres, Sebastián. 2013. “La temporalidad del derecho: entre la memoria y el olvido”,
                           en Cecilia Abdo Ferez, Rodrigo Ottonello y Alejandro Cantisiani (comps.), La bifurcación entre pecado y delito. Crimen, justicia y filosofía política de la
                              modernidad temprana, Buenos Aires, Gorla.
                        

                              
                           						Sebastián Torres
                           					2013La temporalidad del derecho: entre la memoria y el olvido
                           						Cecilia Abdo Ferez
                           						Rodrigo Ottonello
                           						Alejandro Cantisiani
                           					La bifurcación entre pecado y delito. Crimen, justicia y filosofía política de
                           la modernidad tempranaBuenos AiresGorla
                        

                     

                  

               

            

         

      

      
      

   
cover.jpeg
ISSN IMPRESO: 0188-9478
ISSN ELECTRONICO: 2594-066X






2594-066x-dfem-65-313-gch1.jpg
Cecilia Abdo Ferez

CONTRA LAS MUJERES
(IN)JuUSTICIA EN SPINOZA






