
        
            
                
            
        

    
      
         
               
               
                     
                     
                           Debate Feminista

                           v60 | Artículos

                     DOI: 10.22201/cieg.2594066xe.2021.62.2272
                     

                  
               

            

         

         

      

   




            Un archivo de sentimientos

         

         
            
               
                  
                     
                           Francisco Hernández Galván[*][0000-0003-2963-9644] 

                  

               

               
                  

               

            

         

         
            
                

               
                  
                     
                           
                        					[*] 
                        					Benemérita Universidad Autónoma de Puebla, Puebla, México. Correo electrónico:
                        
                        					franckhg93@gmail.com
                        				
                     

                  

               

            

         

         

      

      
         Un archivo de sentimientos es una vorágine emocional. Una forma de entender políticamente las emociones con
            raíces culturales, ubicadas en tramas espaciales y desenlaces subjetivos. Ann Cvetkovich
            (filosofa feminista y directora del Instituto Pauline Jewett de Estudios de la mujer
            y género en la Universidad de Carleton, Ottawa) comienza la argumentación de su singular
            archivo explicando una serie de dificultades individuales -una ruptura afectiva, un
            cambio en la identidad sexual, una tesis en proceso de escritura- para mostrar la
            profunda imbricación de la vida académica con su vida personal y la necesaria incorporación
            de la experiencia en la reflexión epistémica.
         

         Cvetkovich incorpora la categoría de trauma, del psicoanálisis freudiano, y afirma que “a pesar de los riesgos de adoptar un
            discurso que ha sido dominado por médicos y enfoques patologizantes, me atrae la categoría
            de trauma porque abre un espacio para exponer el dolor como algo psíquico, no solo
            físico” (Cvetkovich, 2018, p. 17). Es decir, utiliza la categoría para texturizar las experiencias de “violencia política
            socialmente situada”, de modo que el trauma se expresa de múltiples formas entre los
            aspectos políticos y emocionales de la trama.
         

         Los “archivos” que utiliza Cvetkovich para darle forma al trauma documentan abusos
            sexuales infantiles, incesto, activismo antisida, diáspora migratoria de sujetos a
            Estados Unidos y discursos butch-femme del argot lésbico. La narración y la afirmación identitaria de una posición lesbiana
            son sitios en los que encuentra rastros del trauma y formas de pensarlo lejos de discursos
            patologizantes. Utiliza el trauma como un espacio lesbiano político-afectivo, arrebatándolo
            del dominio médico y psiquiátrico, y se interesa no en quienes sobreviven el trauma,
            sino en aquellos sujetos cuyas experiencias se mueven dentro de los parámetros del
            trauma y están escindidos por él.
         

         El discurso del trauma -asevera Cvetkovich- le permite, por un lado, preguntarse por
            las conexiones entre mujeres como ella (que se sienten mal) y ubicar esos acontecimientos
            junto con eventos históricos globales. Si bien el “trauma sexual”, por ejemplo, parece
            no ser relevante frente a sucesos históricos como las guerras o las masacres culturales,
            porque en el primero parece que no hay muertos o heridos, la intención de Cvetkovich
            es mostrar que ciertos acontecimientos permiten la emergencia de múltiples sentidos
            del trauma “como conexión con la realidad de la experiencia cotidiana” (Cvetkovich, 2018, p. 18). Así, al centrarse en las formas culturales del trauma, el proyecto político de
            Cvetkovich es oponerse a la autoridad del discurso médico y a su diagnóstico de la
            “experiencia traumática” en tanto trastorno de estrés postraumático.
         

         En su reflexión sobre el incesto, genera alianzas con el lesbofeminismo estadounidense
            -Amber Hollibaugh, Joan Nestle, Leslie Feinberg y Cherríe Moraga- para mostrar que
            la movilización emocional de la ira en espacios públicos puede ayudarnos a reflexionar
            sobre el trauma y su manifestación colectiva de afecto en las calles. En este sentido,
            la crisis del sida es otro de los sitios del trauma. “El activismo queer insistió
            en la militancia sobre el duelo, pero además reelaboró el duelo bajo la forma de un
            nuevo tipo de funerales públicos e intimidades queer” (Cvetkovich, 2018, p. 20). Así, Cvetkovich analiza la relación entre activismo social y duelo a partir de
            algunas historias orales de activistas antisida lesbianas para pensar la muerte y
            el trauma ante un hecho emotivamente avasallador. El propósito de documentar una historia
            del activismo antisida es el de entender a las comunidades queer como colectivos con
            la necesidad afectiva de historiarse o archivar sus sentimientos.
         

         Un tercer archivo aparece en el texto bajo la invocación de la “raza”. La autora analiza
            algunas historias raciales, como el genocidio o la esclavitud, para entender al trauma
            como un pilar fundacional en la historia “americana”. Traumas aparentemente “olvidados”,
            pero que han dejado sobrevivientes, como el del Holocausto o el de la guerra de Viertnam,
            ofrecen estrategias diversas para entender el trauma y el racismo. La necesidad de
            indagar la relación del trauma con la raza surge de pensar cotidianamente estos hechos
            en una escala local. Es decir, analizar esas narrativas a través de un archivo afectivo supone reflexionar aquellas sensibilidades que conforman una subjetividad singular-y-colectiva.
            
         

         La dinámica de la sexualidad y la identidad lésbica, los desplazamientos diaspóricos
            y el activismo antisida son recursos para pensar el archivo, el trauma y su respectiva
            conjunción. No se pretende formar un objeto con base en eso, sino explorar sucesos
            empíricos para mostrar cómo la “experiencia afectiva” puede resultar la base de nuevas
            culturas: “el foco puesto en el trauma sirve como un punto de entrada a un vasto archivo
            de sentimientos, las muchas formas de amor, rabia, intimidad, pena, vergüenza, entre
            otras cosas que forman parte de la vitalidad de las culturas queer” (Cvetkovich, 2018, p. 22). En este contexto, el trauma critica las formas tradicionales de organización de
            documentación de los hechos, pensando más bien que los archivos pueden ser difusos,
            contradictorios y, en ocasiones, efímeros. El archivo del trauma reúne experiencias
            singulares registradas en testimonios orales, videos, biografías, cartas o diarios.
         

         La propuesta epistémica y metodológica de Cvetkovich es que la memoria del trauma
            se refleje en la narración y sus artefactos de registro (diversos objetos aleatorios
            investidos de valor “sentimental”). Por eso, los archivos del trauma se valen de diversos
            materiales que van desde las entrevistas a las actuaciones teatrales, pasando por
            la novela, la poesía o la fotografía. Cvetkovich argumenta que, por su característica
            poco ortodoxa, los archivos del trauma se enlazan con las culturas lésbicas y gays
            porque han tenido que resistir para conservar y aparecer en sus historias. Por último,
            la investigación de Cvetkovich se centra en las “culturas del trauma”. Es decir, en
            culturas públicas que tienen sus límites en el trauma, que surgen a través de este.
            El trauma, por lo tanto, es una producción cultural emocional que atraviesa prácticas
            y públicos. Lo que nos recuerda que “un archivo contiene lágrimas e ira y, a veces,
            incluye el silencio sordo de la insensibilidad. Los sentimientos pueden pertenecer
            a una nación o a muchas, son íntimos y públicos a la vez” (p. 380). Un archivo de
            sentimientos se puede encontrar en las experiencias colectivas y singulares de las
            circulaciones afectivas o, a veces, inesperadamente diría Cvetkovich, “en lugares,
            objetos y gestos de las culturas públicas lesbianas”.
         

      

      
         
               
                  

         

      

      
      

   





Referencias

               
                  
                     
                        1 
                              

                     

                     
                        
                              Cvetkovich, Ann. (2018). Un archivo de sentimientos. Trauma, sexualidad y culturas públicas lesbianas (traducido por Javier Sáez del Álamo). Barcelona: Edicions Bellaterra.
                        

                              
                           						Ann Cvetkovich
                           					2018Un archivo de sentimientos. Trauma, sexualidad y culturas públicas lesbianas
                           						Javier Sáez del Álamo
                           					BarcelonaEdicions Bellaterra
                        

                     

                  

               

            

         

      

      
      

   
cover.jpeg
1SSN; 0188-9478

Afio 30
julio / diciembre 2020






