
        
            
                
            
        

    
      
         
               
               
                     
                     
                           Debate Feminista

                           v59 | Artículos

                     DOI: 10.22201/cieg.2594066xe.2021.62.2272
                     

                  
               

            

         

         

      

   




            Feminismo, reconocimiento y tolerancia

            Feminism, recognition and tolerance
            

            Feminismo, reconhecimento e tolerância
            

         

         
            
               
                  
                     
                           Axel Rivera Osorio[a][*][0000-0002-2786-5974] 

                  

               

               
                  

               

            

         

         
            
                

               
                  
                     
                           
                        					[a] 
   					   Facultad de Filosofía y Letras,
   						  Universidad Nacional Autónoma de México, Ciudad de México,
   						  México.
                        					
                        				


                  

               

            

         

         
            
               

               
                  
                     
                        
                        
                              
                                    Correspondence to: 
                              					[*]  Correo electrónico: axel1385@gmail.com
                              				
                           

                        

                     

                  

               

            

         

         

         
            
               
                  Resumen

               

               
                  Este artículo busca mostrar la diferencia entre los paradigmas que han guiado al
                     					feminismo, pasando de la búsqueda por la igualdad hacia una búsqueda de la
                     					libertad. El feminismo ayudó a crear mayores grados de reconocimiento y
                     					tolerancia al generar nuevas articulaciones simbólicas a lo largo del siglo XX
                     y
                     					en lo que va del XXI. No se trata de un camino unívoco. Los feminismos se han
                     					movido en diferentes paradigmas para ser capaces de incrementar los ámbitos de
                     					reconocimiento social; aquí se intenta vislumbrar algunos pasos para que esto
                     					fuera posible, en un contexto donde lo político se juega entre la dislocación
                     y
                     					la configuración de nuevas identidades políticas, así como en la reconfiguración
                     					de la esfera pública.
                  

               

            

         

         
            
               
                  Abstract

               

               
                  This article seeks to show the difference between the paradigms that have guided
                     					feminism, from the search for equality to the quest for freedom. Feminism helped
                     					create greater degrees of recognition and tolerance by generating new symbolic
                     					articulations throughout the 20th century and during the
                     						21st century. It is not a univocal path. Feminisms have moved in
                     					different paradigms in order to be able to increase the areas of social
                     					recognition. In this article, the author attempts to envisage certain steps to
                     					make this possible, in a context where the political plays out between the
                     					dislocation and configuration of new political identities, as well as in the
                     					reconfiguration of the public realm.
                  

               

            

         

         
            
               
                  Resumo

               

               
                  Este artigo procura mostrar a diferença entre os paradigmas que orientam o
                     					feminismo, desde a busca da igualdade até a busca da liberdade. O feminismo
                     					ajudou a criar maiores graus de reconhecimento e tolerância, gerando novas
                     					articulações simbólicas ao longo do século XX e até agora no século XXI. Não
                     é
                     					um caminho unívoco. Os feminismos mudaram em diferentes paradigmas para poder
                     					aumentar as áreas de reconhecimento social. Aqui tentamos visualizar alguns
                     					passos para tornar isso possível, num contexto onde o político é jogado entre
                     o
                     					deslocamento e a configuração de novas identidades políticas, bem como na
                     					reconfiguração da esfera pública.
                  

               

            

         

         

      

      
         
               

         

      

   




Introducción

            El presente artículo argumenta que uno de los mayores éxitos del feminismo ha sido
               				incrementar el reconocimiento y la tolerancia en la esfera pública mediante
               				dislocamientos en la lógica del poder para ganar, así, mayores espacios de
               				reconocimiento para diversos grupos sociales. El artículo, además, señala que
               los
               				desplazamientos en la microfísica del poder, instanciados en ganancias jurídicas
               				(legalización del aborto, cuotas de género, matrimonios igualitarios, igualdad
               				salarial, etcétera), no se agotan en la mera positivación jurídica; lo principal
               				sería que dichos dislocamientos permearon la esfera pública.
            

            En este trabajo se intenta mostrar cuál era el contexto del feminismo en la década
               de
               				1970, donde hubo dos momentos clave. Primero, se unió a la búsqueda de un cambio
               del
               				sistema económico global, aunque muy pronto se llegó a la conclusión de que el
               				problema no era únicamente de orden económico. El escollo era más profundo, basado
               				en la inferiorización sistemática de las mujeres debido a un complejo entramado
               				ideológico; por eso, en segundo lugar, la lucha teórica recayó en la búsqueda
               de
               				reconocimiento de lo femenino. Allí se ganaron derechos fundamentales para las
               				mujeres, pero lo más importante fue la ampliación del reconocimiento y la tolerancia
               				en la esfera pública; allí el mayor logro fue la aceptación de la igualdad de
               las
               				mujeres en las estructuras sociales. El siguiente paso apunta a que la lucha no
               se
               				agotaba con dicha ganancia. El binomio hombre/mujer seguía ocultando cierta
               				violencia frente a otros grupos sociales. Por ende, fue necesario cambiar el
               				paradigma de lucha y ello se logró gracias al concepto de género, porque amplía
               las
               				posibilidades teóricas al menos en dos aspectos: a) critica un
               				naturalismo arraigado en casi todas las posiciones respecto del sexo y la diferencia
               				sexual y b) permite identificaciones sexuales diversas sin tener
               				que dotarlas de contenidos específicos a priori. El concepto de
               				género permite que las personas se definan a partir de los criterios y los rasgos
               				que les parezcan más pertinentes. Durante la década de 1990 se obtuvieron múltiples
               				ganancias jurídicas, pero el mayor logro sigue siendo el ensanchamiento del
               				reconocimiento y la tolerancia. La última parte del artículo busca definir un
               marco
               				conceptual mínimo sobre el reconocimiento y la tolerancia, pues ambos fungen como
               				conceptos críticos para el feminismo, tanto interna como externamente. Externamente,
               				para que la sociedad critique los esquemas sexuales restrictivos, o de cualquier
               				otra índole, que impiden una vida digna para sus ciudadanas/os, lo cual permite
               				nuevos tipos de organización social generados por la profunda dislocación de los
               				mecanismos de poder vigentes. Asimismo, ayudan a una crítica interna en la teoría
               				feminista, pues a veces los paradigmas teóricos se anquilosan y generan exclusiones
               				no intencionales. Reconocimiento y tolerancia permiten, así, levantar
               				cuestionamientos necesarios para avanzar en la transformación del reordenamiento
               				social y para la obtención de mayores derechos civiles para más grupos de
               				personas.
            

         

         
               

         

      

   




Feminismo ayer y hoy

            El feminismo tiene una edad considerable. Algunos historiadores muestran que las
               				luchas reivindicativas efectuadas por las mujeres tienen, por lo menos, una
               				honorable tradición de dos siglos (cf.Freedman, 2003). En este ensayo quisiera centrarme en lo que se
               				denominó segunda y tercera olas del feminismo. La segunda aparece en la década
               de
               				1960 y continuó hasta la de 1980; la tercera ola del feminismo inicia en la década
               				de 1990 y sigue hasta nuestros días. Me enfocaré en ellas porque creo que cada
               una
               				posee un paradigma diferente y reconocerlo sería de gran ayuda para enfocar ciertos
               				problemas abiertos en las últimas décadas. Asimismo, auxiliará al examinar ciertas
               				posturas que son una limitante a la hora de exigir mayor reconocimiento social.
               				Siendo así, podría ayudarnos a encaminar nuestras exigencias jurídicas para crear
               un
               				marco normativo donde exista menos discriminación y menos opresión.
            

         

         
               

         

      

   




La segunda ola

            Aparece en la década de 1960 y no puede separarse de su contexto social. Se trata
               de
               				una década revolucionaria, en el sentido más literal de la palabra. Por ejemplo,
               en
               				América Latina, la revolución cubana marcó época y se vislumbraba la posibilidad
               de
               				una transformación radical de la sociedad. En ese momento existía el anhelo de
               un
               				verdadero cambio social junto con todas sus estructuras de dominación y tal objetivo
               				permeó todos los movimientos de resistencia; evidentemente, las mujeres no se
               				rezagaron en la lucha. Debido al contexto de crítica apareció la segunda ola del
               				feminismo, junto con su exigencia fundamental: igualdad entre hombres y mujeres.
               No
               				sería reiterativo mencionar que la consigna por la que se peleaba era la igualdad
               de
               				los sexos. Ahora bien, tal exigencia no logró por sí misma la transformación social
               				requerida, pues las estructuras de dominación patriarcal han gozado de popularidad
               y
               				legitimidad; el feminismo necesitó múltiples frentes y esfuerzos teóricos para
               				alcanzar sus metas. Me gustaría centrarme específicamente en dos de ellos: 1)
               la
               				forma como se llevó a cabo la lucha por la reivindicación de los derechos de las
               				mujeres y 2) la decisión teórica subyacente a este tipo de lucha.
            

            Gracias a un artículo de Jean Franco intitulado “La larga marcha del feminismo”
               					(Franco, 2013), recordamos que en 1972 se
               				celebró el North American Congress on Latin America. Allí fue
               				donde, por primera vez, se resaltó en nuestro continente el problema de la opresión
               				de las mujeres. Franco menciona que el número especial dedicado al tema lo
               				realizaron dos teóricos: Larguía y Dumoulin, ambos influidos por la revolución
               				cubana. En él, ambos autores “listaron todo un conjunto de factores ‘universales’
               				que tenían que ver con la opresión de las mujeres -la división sexual del trabajo,
               				el consumismo (los autores lo llamaron ‘economicismo femenino’) y la ideología”
               					(Franco, 2013, p. 152) Lo que quiero
               				resaltar aquí no es el aspecto teórico de la lucha feminista, sino el eminentemente
               				práctico. En aquellas décadas la opción armada parecía ser una opción válida.
               Muchos
               				movimientos feministas entendían que la forma para alcanzar la igualdad anhelada
               				debía pasar por la lucha armada. La consigna era la revolución y conquista del
               poder
               				por los/las trabajadores para abolir las estructuras de dominación económica;
               así
               				podría darse una modificación en otras estructuras opresivas. Sobre este punto
               				Franco asevera:
            

            
                  Se asume que la lucha armada es la forma más pura de militancia, y el revólver,
                  					el instrumento de liberación. Larguía y Dumoulin dicen, por ejemplo, que “la
                  					masa de mujeres debe estar preparada para participar en la defensa y que debe
                  de
                  					ser admitida en las fuerzas armadas” [...] Supongo que se trata de la hipótesis
                  					de que la liberación de la mujer en América Latina se lograría como un resultado
                  					de la lucha armada (Franco, 2013, p.
                     					153).
               

            

            No obstante, con el tiempo, el feminismo descubrió que el revólver no era el
               				instrumento para liberarse de la opresión. La experiencia demostró fehacientemente
               				que, aunque muchas mujeres se incorporaron a los ejércitos regulares de las
               				guerrillas, seguían sin acceder a posiciones de mando semejantes a las de los
               				hombres. Ejemplo de ello se dio en 1974 cuando “Fidel Castro mismo reconoció que
               				solamente el 6% de los militantes y funcionarios del partido estaba constituido
               por
               				mujeres” (Franco, 2013, p. 153). Aunque las
               				mujeres participaron en los movimientos revolucionarios, seguían existiendo límites
               				para la igualdad social y ellas permanecían en la parte baja de los estamentos
               				sociales. Las mujeres en puestos de mando eran una minoría; muchas debían
               				contentarse con hacer mandados, lavar ropa, hacer la comida, cuidar a niñas/os,
               				etcétera. Es decir, perpetuar los mismos roles de género contra los cuales se
               				luchaba. Entonces, diversos sectores del movimiento feminista se dieron cuenta
               de
               				que “para muchos movimientos armados, la pistola era el indicador de igualdad,
               pero
               				era un pobre sustituto de la teoría y la práctica democrática” (Franco, 2013, p. 155). Así, el feminismo
               				reconoció que la vía armada era inviable, o al menos se requería examinar por
               qué
               				dicha situación no mejoraba sustantivamente la vida de las mujeres. Además, los
               				movimientos feministas reconocieron que la revolución y la liberación femenina
               no
               				iban tan de la mano como se pensó en un principio. Fue allí cuando se cambió el
               				rumbo: en vez de pelear por la transformación radical del sistema económico mundial,
               				el feminismo dio una fuerte batalla dentro del liberalismo, luchando por todos
               				aquellos derechos que se le habían negado hasta ese momento.
            

            Allí cobraron suma relevancia las teóricas feministas, ya que debía redefinirse el
               				rumbo del activismo político. Al hacerse evidentes las falencias de los movimientos
               				sociales en la búsqueda de igualdad entre hombres y mujeres, se requería redefinir
               				la orientación del movimiento. Lo importante era plantear con profundidad los
               				problemas que impedían la liberación de las mujeres. Y las teóricas del feminismo
               				supieron dirigir su crítica. Lo hicieron redefiniendo dos cosas: 1) primeramente,
               el
               				sentido del espacio público, mostrando que la esfera privada siempre está atravesada
               				por la esfera pública y, por ende, es parte del espacio político; allí se centró
               				parte de la lucha. 2) En segundo lugar, se percibió que la opresión contra las
               				mujeres no se basaba solo en las estructuras económicas capitalistas, sino en
               				estructuras culturales de diferentes tipos. El problema no únicamente era la
               				infraestructura, como proponía el marxismo; la opresión también se debía a la
               				articulación institucional instalada en la superestructura, en lo simbólico, lo
               				cultural, lo político. La dominación de las mujeres se basa en una compleja red
               				institucional, y la constante fundamental de tal estructura se centraba en la
               				creación de una jerarquía que instauraba funciones de estatus, lugares de
               				enunciación específicos y poderes deónticos diferenciados y donde se minimiza
               un
               				polo de la ecuación -la mujer-, mientras que el otro polo queda era exacerbado,
               				siendo el único que tiene voz y voto. Como diría Spivak, allí la mujer queda
               				instalada en el espacio de la subalternidad. Para mayor claridad, comenzaremos
               				analizando este segundo punto y posteriormente veremos cómo se vincula con el
               				primero. Alguna vez, Carlos Monsiváis definió el sexismo de la siguiente manera:
            

            
                  [El sexismo no es] una conjura, ni una emboscada, sino, más metódica y
                  					negociadamente, una organización. La organización deliberada, alerta, exaltada,
                  					melancólica, inclemente, tierna, paternalista, de una inferioridad. No otra cosa
                  					es el sexismo, una suma ideológica que es una práctica, una técnica que es una
                  					cosmovisión. Una sociedad [...] asume, aplastantemente, su convicción inicial,
                  					fundadora: quien no se ajuste a este patrón de conducta (por no poder o no
                  					querer) será, sin remedio, un ser inferior (Monsiváis, 2013, p. 21).
               

            

            El sexismo, por tanto, es la definición de una desigualdad fundante de la cultura
               				occidental. La mujer queda relegada a los roles de género o funciones de estatus
               				despreciadas, aquellas que no quieren realizar los hombres. Ejemplos básicos serían
               				el cuidado de infantes, de adultos mayores, tareas domésticas, etcétera. Sin
               				embargo, lo más relevante no es únicamente la diferenciación de las funciones
               de
               				estatus, sino la estructura que instaura un mundo; es decir,
               				naturaliza relaciones específicas entre hombres y mujeres al definir lo propio
               de
               				cada sexo. Dicha estructura es el tamiz que determina nuestra percepción de la
               				realidad al naturalizar, así, la dominación. Teresa de Lauretis en “Sujetos
               				excéntricos”, hace el siguiente comentario sobre El Segundo Sexo de
               				Simone de Beauvoir:
            

            
                  al intentar negar cualquier tipo de reciprocidad entre sujeto y objeto, el sujeto
                  					(masculino) de la conciencia coloca a la mujer como objeto en una dimensión de
                  					alteridad radical; pero continúa teniendo necesidad de ella como ‘sexo’ [...]
                  					una necesidad recíproca similar a la que une al amo y al siervo. De aquí la
                  					definición paradójica de la mujer como ser humano fundamentalmente esencial para
                  					el hombre y, a un tiempo, objeto inesencial y radicalmente otro (de Lauretis, 1999, p. 113).
               

            

            Asimismo, Wittig afirma en su ensayo “El pensamiento heterosexual”:

            
                  La continua presencia de los sexos y la de los esclavos y los amos provienen de
                  					la misma creencia. Como no existen esclavos sin amos, no existen mujeres sin
                  					hombres [...] Masculino/femenino, macho/hembra son categorías que sirven para
                  					disimular el hecho de que las diferencias sociales implican siempre un orden
                  					económico, político e ideológico. Todo sistema de dominación crea divisiones
                  en
                  					el plano material y en el económico (Wittig,
                     						2006, p. 22).
               

            

            Tal diferenciación basada en el sexo se subdivide en un conjunto de instituciones,
               				prácticas y tecnologías que funcionan dentro de la cultura occidental para dotar,
               				arbitrariamente, de ciertos privilegios a los hombres. La ocultación de dicha
               				estructura opresiva se da gracias a la naturalización de la diferencia sexual,
               es
               				decir, debido a la presuposición de una única división biológica: hombres y mujeres.
               				Por ello, la idea desarrollada por teóricas feministas, como Wittig, sería que
               el
               				género es una creación cultural. El cuerpo sería simplemente la base biológica
               donde
               				se depositan y aparecen los efectos de sedimentos culturales. Si es así, entonces
               la
               				cultura atravesaría siempre la forma como nos definimos y sería imposible que
               se
               				manifestara una naturalidad pura; por ende, el cuerpo biológico sería la condición
               				necesaria, mas no suficiente, para definir al sexo. Sobre este punto regresaremos
               al
               				enfocarnos en el tema del género.
            

            Siguiendo las pistas propuestas por Wittig, podría afirmarse que tal división es uno
               				de los modos más efectivos de dominación. Por ello, la pregunta básica del feminismo
               				fue: ¿cómo ocurre la invisibilización de la violencia? Especialmente cuando quienes
               				son acalladas no son una minoría. El feminismo, por ende, debía hacer suya la
               				necesidad de cuestionar “los mecanismos históricos responsables de
               				la deshistorización y de la eternización relativas
               				de las estructuras de la división sexual y de los principios de la división
               				correspondientes” (Bourdieu, 2015, p. 8).
               				Varias teóricas feministas estudiaron las estructuras culturales que posibilitan
               la
               				eternización de tal estructura de dominación. Sus estudios mostraron que no todos
               				los tipos de dominación van ligados a la coerción; algunos juegan con deseos
               				inconscientes de las personas, crean modos de ser y actuar, las hacen felices
               al
               				participar de su propia opresión. Tales tipos de dominación no coercitiva son
               los
               				que Althusser definió como aparatos ideológicos del estado
               					(cf.Althusser, 2002). Su
               				idea es que la dominación no siempre emplea la represión o la violencia para
               				alcanzar sus fines. La sociedad funciona por acuerdos institucionales que crean
               				lugares de enunciación y jerarquías dentro del ordenamiento social.
            

            Entonces, aquello que debía estudiarse eran las instituciones sociales ligadas la
               				creación de la normatividad sexual, tales como la familia, la escuela, la iglesia,
               				etcétera. Grandes análisis teóricos del feminismo se enfocaron en tales
               				instituciones porque, como bien lo señaló Foucault, las instituciones crean tipos
               de
               				sujetos; por lo cual la división tajante entre hombres y mujeres creaba un espacio
               				normativo que definía roles específicos de cada uno y lo que les era permitido.
               Las
               				estructuras sociales son un complejo entramado institucional que genera y reitera
               la
               				división sexual. La tarea de los feminismos era mostrar la historicidad de tales
               				instituciones; que la persistencia de ciertos binomios (hombre/mujer; espacio
               				público/espacio privado, etcétera) no es natural, sino el resultado de decisiones
               				políticas con una historia concreta y, por ende, debíamos reinsertarlos en la
               				historia mostrando su facticidad y la posibilidad de transformarlos.
            

            No obstante, resulta más sencillo enunciarlo que hacerlo, porque vivimos en un mundo
               				que nos invade con su naturalidad. La fenomenología asevera que el mundo es el
               				horizonte trascendental del aparecer del ente; es decir, ese mundo histórico junto
               				con sus prácticas, sus habitus, sus instituciones, etcétera, son
               				las anteojeras para percibir lo real. Son la condición de posibilidad de nuestra
               				significación. Muchas de las cosas que solemos creer, querer, apreciar, los modos
               				como actuamos, la forma como deseamos, etcétera, son parte de una historia
               				socio-cultural que solemos introyectar. La libertad de pensamiento y acción no
               es
               				imposible, aunque es difícil conseguirla. Para analizar dicho problema podría
               ser
               				útil un concepto de Rancière, el del reparto de lo sensible:

            
                  Denomino como reparto de lo sensible ese sistema de evidencias sensibles que pone
                  					al descubierto al mismo tiempo la existencia de un común y las delimitaciones
                  					que definen sus lugares y partes respectivas. Por lo tanto, un reparto de lo
                  					sensible fija al mismo tiempo un común repartido y unas partes exclusivas. Este
                  					reparto de partes y lugares se basa en una división de los espacios, los tiempos
                  					y las formas de actividad que determina la manera misma en que un común se
                  					presta a participación y unos y otros participan en esa división (Rancière, 2007, p. 9).
               

            

            Según Rancière, la configuración social impone ciertos modos de percepción, criterios
               				sobre lo bueno/malo; lo bello/feo, lo normal/patológico. Toda cultura crea
               				parámetros que resultan esenciales para su funcionamiento, mas no por ello puede
               				decirse que sean naturales. Las evidencias sensibles de la cultura son prácticas
               				naturalizadas debido a su constante reiteración, reglas culturales que condicionan
               				nuestro sentido de la realidad sin que su validez o legitimidad se ponga en
               				cuestión. Dichas prácticas, realizadas por personas concretas, son las que recrean
               				la configuración social y simbólica. Bajo este enfoque, una de las herramientas
               				teóricas más importantes es el psicoanálisis, varias corrientes del feminismo
               				recurrieron a él. No solo era necesario comprender cuáles son las instituciones
               				excluyentes, sino también explicar las razones por las cuales las introyectamos;
               				para ello fue decisivo el concepto de inconsciente. Así lo dice Juliet Mitchell:
            

            
                  La manera en que vivimos como “ideas” las leyes necesarias de la sociedad humana
                  					no es consciente sino inconsciente. La tarea del psicoanálisis es la de
                  					descifrar cómo adquirimos nuestra herencia de ideas y leyes sobre la sociedad
                  					humana dentro de una mente inconsciente o, para explicarlo de otra manera, la
                  					mente inconsciente es la manera como adquirimos esas leyes (Mitchell, 1974, p. 121).1
                  				
               

            

            Podemos apreciar la complejidad teórica a la que se enfrentaron los feminismos de
               				aquella época. Su conceptualización se creó de una forma sumamente creativa,
               				haciendo profundos estudios interdisciplinarios donde se entrecruzaban las teorías
               				de Freud, Lacan, Althusser, Marx, Foucault, Beauvoir, Wittig y un sinfín de
               				autoras/es en la lucha por los derechos que les habían sido negados a las
               				mujeres.
            

            Habrá que reconocer que hubo ganancias en múltiples frentes, aunque quisiéramos
               				plantear que el mayor logro fue el reconocimiento de las mujeres en la esfera
               				social, es decir, que hayan alcanzado lugares de enunciación que antes les eran
               				vedados, lo cual al mismo tiempo significó la ampliación de la tolerancia en la
               				esfera pública, porque afectó las prácticas sociales sin necesidad de coerción
               				explícita.
            

            Sin embargo, es necesario plantear la tesis de que algunas corrientes feministas de
               				esa época tuvieron una limitación teórica, pues al enfocarse en la estructura
               				dicotómica hombre-mujer se olvidaron de que la crítica a dicho modelo es
               				insuficiente. Pelear por la igualdad de las mujeres era indispensable e
               				impostergable, aunque la lucha por la igualdad opacaba la reivindicación de
               				identidades que iban mucho más allá de aquel modelo tradicional; había que ir
               más
               				allá de tal paradigma. No nos referimos únicamente a las luchas de las lesbianas
               o
               				gays, sino a todos aquellos sujetos incapaces de identificarse con el modelo
               					heteronormativo.2 Esa lucha la
               				emprendió la tercera ola del feminismo, gracias al cuestionamiento de uno de los
               				binomio fundamentales de occidente, hombre/mujer, gracias al concepto de género.
            

         

         
               

         

      

   




El género y su función

            El apartado anterior se trata de algunas ideas clave de la tercera ola del feminismo.
               				Aquí seescrutará algunos aspectos relevantes que pueden ayudar a comprender el
               				cambio de paradigma entre la segunda y la tercera ola del feminismo. En principio,
               				no sería difícil reconocer que, para la tercera ola, lo que está en juego es
               				plantear un mayor reconocimiento social, para incluir a todos los seres humanos,
               sin
               				importar cuál sea el tipo de identificación sexual que adopten para definir su
               				identidad. Entonces, transitamos de un paradigma centrado en la lucha por las
               				mujeres a una cuestión de derechos para todas las personas. La lucha pasa del
               				paradigma de la igualdad al de la libertad (cf.Birulés, 2015). El anclaje teórico de dicha meta
               				fue el concepto de género. Iniciemos con una definición del mismo:
            

            
                  Hoy se denomina género a esta simbolización de la diferencia
                  					anatómica, mediante la cual se instituyen códigos y prescripciones culturales
                  					particulares para mujeres y hombres [...] El género construye
                  					una pauta de expectativas y creencias sociales que troquela la organización de
                  					la vida colectiva y produce desigualdad respecto a la forma en que se considera
                  					y se trata a los hombres y a las mujeres. Al reproducir papeles, tareas y
                  					prácticas diferenciadas por sexo, mujeres y hombres contribuyen por igual en
                  el
                  					sostenimiento de ese orden simbólico, con sus reglamentaciones, prohibiciones
                  y
                  					opresiones recíprocas (Lamas, 2014a, p.
                     						158).
               

            

            La ruptura con el binomio hombre/mujer comenzó a cobrar fuerza al cuestionar
               				seriamente la base donde se asentaba, a saber, la diferencia biológica o anatómica.
               				Ahora bien, la intención no es negar los avances de la biología, la anatomía o
               la
               				genética; simplemente se trata de dar cuenta de que si aceptamos, de entrada,
               tal
               				división dicotómica, como si hombre y mujer fueran los únicos modos de ser de
               lo
               				humano, puede que nos estemos perdiendo de una amplia gama de experiencias
               				alternativas. Los movimientos feministas comprendieron una de las grandes lecciones
               				de la filosofía del siglo XX: toda observación va cargada de teoría. Es decir,
               si se
               				presupone, sin lugar a dudas, la existencia dos sexos, y nada más que ello,
               				dirigiremos todas nuestras investigaciones para demostrar que son las únicas
               				posibilidades sobre la variedad sexual, además tales estudios buscarán demostrar
               la
               				existencia de diferencias irreconciliables entre ambos y, tal vez sin quererlo,
               				estaremos perpetuando el esquema heteronormativo que presupone y reitera la
               				diferencia sexual.
            

            El camino tomado por esta tercera ola del feminismo no fue sencillo. Presuponía una
               				crítica interna a muchas de las grandes propuestas teóricas previas, porque
               				centraban sus baterías en definir lo femenino, su especificidad e importancia.
               Una
               				fuerte tendencia teórica cuestionó tal objetivo; de lo que se trataba era de
               				enjuiciar aquellas propuestas que seguían perpetuando el esquema de dominación.
               Esta
               				tendencia buscó moverse a un esquema donde se pusiera en cuestión tal dicotomía.
               				Para alcanzar esa meta debían tomarse en cuenta todas las dimensiones de la
               				diferencia. Se puso especial énfasis en las prácticas sexuales no heteronormativas,
               				pues eran capaces de cuestionar la estabilidad de la estructura de dominación.
               Se
               				intentó realizar ciertas transformaciones en la microfísica del poder y se entendió
               				claramente que los milenios regidos por el binomio hombre/mujer no se podían
               				eliminar de un plumazo; las prácticas, las instituciones, las tecnologías creadas
               				por él, así como la introyección de los deseos heteronormativos son imposibles
               de
               				cambiar por un mero voluntarismo ingenuo; debía aceptarse que la mutación
               				estructural sería lenta. Así se dio un profundo cuestionamiento a la dicotomía
               				hombre/mujer gracias al empleó teórico del concepto de género y a las teorías
               de la
               				performatividad.
            

            El de performatividad es un concepto introducido por John Austin en su famoso libro
               					Cómo hacer cosas con palabras (Austin, 1982). Allí, Austin investiga diversas funciones del lenguaje y
               				plantea que los filósofos se concentraron en la función descriptiva del lenguaje,
               				pues a ella se ligaba la función veritativa. No obstante, Austin se preguntó:
               ¿qué
               				pasaría si dejamos de lado las funciones descriptiva y veritativa del lenguaje?
               				¿Tiene el lenguaje alguna otra función? Esto fue una revolución que sigue dando
               				frutos. Al dejar de lado el horizonte veritativo, Austin se centró en la capacidad
               				del lenguaje para crear cosas, acciones e instituciones. Su idea es que no era
               				imprescindible, o por lo menos no era tan relevante, tener siempre al mundo como
               				referente objetivo; los análisis también pueden centrarse en la creación de la
               				significación. John Searle, en la misma línea, ha demostrado que toda la vida
               				institucional se basa en actos lingüísticos; en el reconocimiento intersubjetivo,
               				imposible a menos que realicemos ciertos actos lingüísticos. Es decir, algunas
               veces
               				no es necesario reconocer la objetividad del mundo, sino que lo que está en juego
               				puede ser la creación de parámetros para configurar ámbitos de realidad que
               				simplemente no existirían sin nuestros actos (cf.Searle, 2014).
            

            Un ejemplo de Searle puede ser interesante para probar este punto. Él habla de la
               				creación de una muralla que con el tiempo se ha ido deteriorando hasta llegar
               el
               				momento en que lo único restante es un montón de piedras. Enfatiza que esas piedras,
               				puros objetos físicos, son algo más; su sentido no se agota en la materialidad;
               				poseen además un estatus social. El reconocimiento de la muralla, en cuanto tal,
               no
               				depende de la materialidad de la cosa, sino del estatus que tiene basado en el
               				reconocimiento social. Las funciones de estatus son, por tanto, creaciones sociales;
               				su legitimidad depende de los acuerdos a los que llega una comunidad. Las funciones
               				de estatus crean poderes deónticos. Dotamos de autoridad a ciertas personas para
               que
               				realicen actos que ninguna otra persona puede realizar. Cada sociedad crea lugares
               				de enunciación específicos y desde ahí se asignan funciones concretas y se
               				configuran prácticas respecto de los poderes asignados. Tales funciones suelen
               pasar
               				inadvertidas; de tan sabidas ya nadie recuerda cómo o por qué siguen teniendo
               				legitimidad.
            

            Algunas teóricas de la tercera ola feminista quisieron mostrar que el género es un
               				efecto performativo; así como la muralla necesita del reconocimiento para funcionar
               				como tal, el género, igualmente, necesita ser legitimado en la sociedad. Es decir,
               				la diferencia anatómica debe simbolizarse, los patrones culturales se encarnan
               en
               				los cuerpos, en las acciones, los deseos, anhelos de las personas y son estos
               los
               				que nos dotan de prácticas reguladoras las cuales, a su vez,
               				permiten configurar una identidad y la legitiman. Judith Butler afirma:
            

            
                  El movimiento a favor de la sexualidad dentro de la teoría y la práctica
                  					feministas ha sostenido que la sexualidad siempre se construye dentro de lo que
                  					determinan el discurso y el poder, y este último se entiende parcialmente en
                  					función de convenciones culturales heterosexuales y fálicas [...] Si la
                  					sexualidad se construye culturalmente dentro de relaciones de poder existentes,
                  					entonces la pretensión de una sexualidad normativa que esté “antes”, “fuera”
                  o
                  					“más allá” del poder es una imposibilidad cultural [...] que posterga la tarea
                  					concreta y contemporánea de proponer alternativas subversivas de la sexualidad
                  y
                  					la identidad dentro del poder en sí (Butler,
                     						2015, pp. 93-94).
               

            

            Entre las implicaciones teóricas de esto señalaremos, en primer lugar, que una teoría
               				performativa del género requiere verlo como efecto de normas sociales establecidas.
               				Debe aceptar que el género es parte de una construcción social e histórica. Quiere
               				decir que la diferencia sexual es la misma en casi todos los rincones del mundo
               y,
               				no obstante, en distintas latitudes del globo cambia diametralmente cómo la
               				simbolizamos. Como lo recuerda Marta Lamas, anatómicamente somos iguales en México,
               				Dinamarca o Qatar; no obstante, cómo simbolizamos dicha distinción anatómica
               				conforma diversos esquemas de género y modos diferentes de relaciones
               				interpersonales, lo cual se traduce en derechos diferenciados en distintas regiones
               				del mundo.
            

            Puede aseverarse que para una teoría performativa no existe una distinción tajante
               				entre normas sociales y género. Afirmar esto último apunta a la imposibilidad
               de
               				pensar que existan de manera independiente, como si fueran dos sustancias
               				autosuficientes. Significa negar que las normas sociales existan detrás del género,
               				le subyazcan o sean su fundamento. Debemos tener claro que las normas sociales
               y el
               				género son una y la misma cosa; son parte de un campo del poder social, impensable
               				sin su campo de aplicación, sus reglas y sus efectos.3 Así se crearon ciertos estándares de normalización, los
               				cuales únicamente permiten reconocer a las personas que se adaptan a ellos; quienes
               				no lo hacen son excluidos sistemáticamente. Según Butler:
            

            
                  La idea de que el género es una norma requiere mayor elaboración. Una norma no es
                  					lo mismo que una regla, y tampoco es lo mismo que una ley. Una norma opera
                  					dentro de las prácticas sociales como el estándar implícito de la
                  						normalización. Aunque una norma pueda separarse
                  					analíticamente de las prácticas de las que está impregnada, también puede que
                  					demuestre ser recalcitrante cualquier esfuerzo para descontextualizar su
                  					operación. Las normas pueden ser explícitas; sin embargo, cuando funcionan como
                  					el principio normalizador de la práctica social a menudo permanecen implícitas,
                  					son difíciles de leer; los efectos que producen son la forma más clara y
                  					dramática mediante la cual se pueden discernir (Butler, 2004, p. 69).
               

            

            En segundo lugar, la performatividad del género implica aceptar que todas las
               				personas nos identificamos con esquemas sociales impuestos. No existe una libertad
               				absoluta para los modos de existencia; podemos estar menos identificados con algunos
               				ámbitos culturales, mas es imposible salirnos de todas las expectativas sociales
               que
               				se tienen sobre nosotros. Lo cual tiene una consecuencia interesante, vista con
               				claridad por la segunda ola del feminismo: el poder, la estructura patriarcal
               no nos
               				fuerza a ser machistas, hace que nos guste serlo. Hace que nuestros deseos y anhelos
               				coincidan con lo que se exige de nosotros. Así lo dice Castro-Gómez en un comentario
               				sobre la obra de Foucault:
            

            
                  Las tecnologías políticas de las que habla Foucault, y en particular las que
                  					operan en el liberalismo y el neoliberalismo, producen modos de
                     						existencia, pues a través de ellas los individuos y colectivos se
                  					subjetivan, adquieren una experiencia del mundo. Su propósito es [...] la
                  						autorregulación de los sujetos: lograr que los gobernados
                  					hagan coincidir sus propios deseos, esperanzas, decisiones,
                  					necesidades y estilos de vida con objetivos gubernamentales fijados de antemano.
                  					Por eso las tecnologías políticas no buscan “obligar” a que otros se comporten
                  					de cierto modo (y en contra de su voluntad), sino hacer que esa conducta sea
                  					vista por los gobernados mismos como buena, digna, honorable y, por encima de
                  					todo, como propia, como proveniente de su libertad (Castro-Gómez, 2015, p. 15).
               

            

            Las mujeres, por ende, pueden reproducir de manera no deliberada aquellas estructuras
               				que perpetúan la exclusión de ciertos grupos de personas. Como comenta Bourdieu:
            

            
                  la representación androcéntrica de la reproducción biológica y de la reproducción
                  					social se ve investida por la objetividad de un sentido común, entendido como
                  					consenso práctico y dóxico, sobre el sentido de las prácticas. Y las mismas
                  					mujeres aplican a cualquier realidad y, en especial, a las relaciones de poder
                  					en las que están atrapadas [...] esquemas mentales que son el producto de la
                  					asimilación de esas relaciones de poder y que se explican en oposiciones
                  					fundadoras del orden simbólico (Bourdieu, 2015,
                     						p. 49).
               

            

            La dominación no siempre es coercitiva; aparece en el orden simbólico a través de
               				formas de reconocimiento otorgadas únicamente a ciertos estilos de vida. Hace
               falta
               				ejercer la crítica para examinar las categorías que se emplean, en tanto que
               				subrepticiamente podrían asumir formas de dominación social. Bourdieu llama la
               				atención sobre la violencia simbólica que acontece en el orden social, porque
               “los
               				dominados aplican a las relaciones de dominación unas categorías que son construidas
               				desde el punto de vista de los dominadores” (Bourdieu, 2015, p. 50). Ello requiere de una vigilancia continua por
               				parte de todos los interesados.
            

            La idea que quisiera plantear, defendida por la tercera ola del feminismo, es que
               el
               				cuestionamiento de la oposición binaria “hombre/mujer” únicamente puede lograrse
               				desde prácticas disruptivas, partiendo de modos de identificación que no se acoplan
               				a los mandatos normativos de una sociedad sexista. Marta Lamas afirma:
            

            
                  A mediados de los noventa muchas personas se empiezan a asumir, no con trastornos
                  					o disforias de género, sino como algo totalmente distinto a los
                  					dos sexos. Y cuando estas personas se aceptan a sí mismas con variaciones o
                  					innovaciones de género, comienzan a producir un discurso propio sobre ellas.
                  					Estos/as activistas se autorrepresentan como transgéneros, y
                  					ven el transgenerismo como una posibilidad existencial
                  					liberadora en una sociedad con rígidos estereotipos [...] [esta nueva concepción
                  					demostró] que el marco heterosexista no era universal y enriqueció con una
                  					visión distinta a la concepción occidental binaria y complementaria de lo que
                  se
                  					ve como “natural”. Recientemente la consolidación de una antropología
                  						queer ha ido ampliando cada vez más el campo del
                  					conocimiento sobre las varaciones atípicas de la construcción de la identidad
                  de
                  					género (Lamas, 2014b, pp. 150-151).
               

            

            El feminismo de la década de 1990 debió luchar contra una concepción binaria cuasi
               				universal y echó mano de todos los modos de auto-identificación que iban en contra
               				de los mandatos de género establecidos, yendo más allá de la distinción binaria
               				hombre/mujer, especialmente gracias al empleo del concepto de género, donde el
               sexo
               				va más allá de lo biológico, aunque se asuma que lo biológico es la base material
               en
               				la cual se entrecruza el orden simbólico. Sin embargo, se mostró que el género
               no es
               				“natural”, sino que parte de estructuras sociales y, por ende, es capaz de ser
               				transformado mediante desplazamientos dentro del orden simbólico. Allí, el feminismo
               				libró una de sus mayores batallas: lograr el reconocimiento de múltiples sectores
               				sociales y, asimismo, crear un mayor grado de tolerancia social. Para ello tuvo
               que
               				efectuar desplazamientos dentro de la esfera pública, no solo en la teoría, sino
               				sobre todo en la praxis, para transformar la vida concreta de las personas. Tal
               				objetivo se logró gracias a las críticas frente a lo establecido y argumentaremos
               				que fue posible gracias a una ampliación en los ámbitos de reconocimiento y su
               				incidencia en la esfera pública para conformar una mayor tolerancia.
            

         

         
               

         

      

   




Reconocimiento y tolerancia

            Chantal Mouffe plantea que lo político aparece con el establecimiento de hegemonías
               					(cf.Mouffe, 2014, cap.
                  				1). La hegemonía es un ordenamiento o un consenso político que articula la
               				vida social. Para que ello ocurra en sociedades complejas se requiere un juego
               de
               				luchas entre diversos campos sociales. La hegemonía aparece, en particular, a
               partir
               				de la lucha entre el poder institucionalizado y el no-institucionalizado (intereses
               				personales e intereses colectivos de grupos que exigen la inclusión dentro del
               				ordenamiento social). La mediación entre ambos acontece en la esfera pública;
               allí,
               				diversos grupos sociales buscan su inclusión dentro de la institucionalidad
               				simbólica hegemónica. Ahora bien, partiendo de esto, la última parte del artículo
               				busca argüir que uno de los éxitos fundamentales del feminismo fue la creación
               de
               				profundos desplazamientos en la lógica del poder y, por ello, en la ampliación
               de
               				espacios de reconocimiento y tolerancia. Esto posteriormente permitió amplias
               				ganancias jurídicas; pero, sin las victorias en la esfera pública ello habría
               				resultado imposible.
            

            Comencemos definiendo el concepto de esfera pública
               				(Öffentlichkeit). Habermas entiende por esta: “las funciones de la
               				crítica y control sobre la autoridad organizada del Estado que el público ejerce
               				informalmente [...] la esfera pública media entre el Estado y la sociedad” (Habermas, 1974, pp. 49-50) La esfera pública,
               				por tanto, es el espacio donde se desarrollan las luchas sociales, campo de batalla
               				para la rearticulación de lo social y la creación de nuevas identidades políticas.
               				Lo social no es inamovible, es una constante lucha de poderes donde el objetivo
               es
               				crear nuevas hegemonías; ellas naturalizan los mecanismos de poder que las generaron
               				y dan paso a su institucionalización. Aunque no debemos caer en la tentación de
               				afirmar que la legitimidad de las luchas sociales depende únicamente de su aparición
               				en la esfera pública, pues como comenta Honneth:
            

            
                  una teoría social crítica que solo apoye los objetivos normativos que ya han
                  					articulado públicamente los movimientos sociales se arriesga a ratificar de
                  					manera precipitada el nivel preponderante de conflicto político-moral de una
                  					determinada sociedad: solo se confirman como moralmente relevantes las
                  					experiencias de sufrimiento que hayan atravesado el umbral de la atención de
                  los
                  					medios de comunicación de masas, y somos incapaces de tematizar situaciones
                  					socialmente injustas a las que no se haya prestado, hasta el momento, la
                  					atención pública (Honneth y Fraser, 2006, p.
                     						93).
               

            

            Esto es importante porque ayuda a comprender que las luchas sociales en las
               				sociedades modernas surgen de un complejo entramado social, donde la
               				justicia/injusticia no se agota en su aparición en la esfera pública, pero su
               				resarcimiento sí. Es necesaria la transformación de la esfera pública para que
               las
               				injusticias sociales se aminoren, pues la tarea de la esfera pública es la
               					instauración de un mundo, la construcción de una hegemonía.
               				Así, las ganancias sociales para incidir en la realidad deben inscribirse en la
               				esfera pública, en la lógica social, lo cual se logra con la instauración de nuevos
               					locus o dándole voz a nuevos grupos sociales, y con la creación
               				de nuevas identidades políticas. Debemos recordar que toda institucionalización
               				política implica la exclusión intencional o no-intencional de grupos sociales.
               No
               				existe un sistema perfecto donde las exclusiones sean inexistentes. Por ello,
               las
               				luchas sociales son invariablemente insuficientes y nunca pueden darse por
               				concluidas. La consecuencia es que, a pesar de los logros, siempre existirá algún
               				tipo de violencia implícita en el ordenamiento social debido a exclusiones que
               				surgen de él. Esto mismo lo aclara Mouffe:
            

            
                  la pluralidad no puede eliminarse; se vuelve irreductible. Hemos de abandonar por
                  					tanto la misma idea de una completa reabsorción de la alteridad en la unidad
                  y
                  					la armonía [...] En vez de tratar de borrar las huellas del poder y la
                  					exclusión, la política democrática nos exige que las pongamos en primer plano,
                  					de modo que sean visibles y puedan adentrarse en el terreno de la disputa (Mouffe, 2012, p. 49).
               

            

            Entonces, todo ordenamiento social siempre presupone la exclusión de grupos de
               				personas y la meta de las luchas sociales es reincorporarlos al orden hegemónico
               a
               				través de la lucha en la esfera pública gracias a una reestructuración de la misma.
               				Siguiendo a Honneth, podría decirse que las luchas sociales son luchas por el
               				reconocimiento. Y el feminismo contribuyó muchísimo al reconocimiento de los
               				problemas específicos de las mujeres. Argumentamos que, a partir de la década
               de
               				1960, el feminismo puso en marcha una rearticulación de lo social; en primer lugar,
               				mediante la lucha por la igualdad entre los sexos y, posteriormente, con la búsqueda
               				de reconocimiento para nuevos grupos sociales. Sin embargo, quisiera proponer
               que
               				esto no hubiera sido posible sin una rearticulación más profunda: aquella que
               amplió
               				el reconocimiento para múltiples grupos sociales y el incremento de la tolerancia
               en
               				la esfera pública, porque las ganancias logradas, especialmente las jurídicas,
               se
               				alcanzaron tras un reacomodo de la lógica hegemónica que articula lo social. Ello
               				significa que, sin la debida ampliación de los límites de la tolerancia, muchas
               de
               				estas ganancias ni siquiera hubieran sido pensables. Y recordemos que lo pensable
               				depende de las condiciones históricas de formación de una época, porque “es como
               si
               				cada época se definiera, ante todo, por lo que ve y hace ver, y por lo que dice
               y
               				hace decir [...] una formación histórica es un agenciamiento de lo visible y lo
               				enunciable. Es una combinación, una manera de combinar visibilidades y enunciados.”
               					(Deleuze, 2015, pp. 16 y 33) Así, el
               				feminismo cambió profundamente las estructuras sociales fomentando el reconocimiento
               				de grupos sociales a quienes se les había marginado sistemáticamente. Ello fue
               				posible mediante un reacomodo de la tolerancia en la esfera pública. Es decir,
               tal
               				vez lo más importante no fue las ganancias jurídicas, aunque fueron fundamentales,
               				sino la reconfiguración del espacio público, convertirlo en un ámbito de mayor
               				amplitud donde ahora caben deseos, inquietudes y formas de vida diferenciadas,
               sin
               				presuponer la idea de una única forma de ser para ser reconocido, tal vez el logro
               				más profundo del siglo XX, del cual el feminismo fue uno de los grandes impulsores.
               				Conformar una sociedad donde pueden coexistir diversos modos de vida, sin excluirse
               					a priori.

            Ahora bien, aunque ello sea cierto, aquí se impone un problema de suma relevancia,
               				porque es claro que no toda transformación social es legítima,4 por lo menos desde una perspectiva normativa; por
               				ejemplo, no son aceptables los nacionalismos a ultranza, la creación de identidades
               				políticas basadas en la raza o en la exclusión sistemática de grupos de personas.
               				Por tanto -y es lo que busco afirmar-, necesitamos algún criterio para legitimar
               las
               				luchas sociales y, a mi juicio, el feminismo nos brinda dos criterios normativos
               				necesarios para toda reivindicación social: 1) reconocimiento de grupos sociales
               				invisibilizados sistemáticamente y 2) fomento de la tolerancia en la esfera pública.
               				Ambos principios resultan de su meta de fundar una democracia radical, donde los
               				derechos ciudadanos puedan ser aplicables para todos, donde los derechos sean
               				construcciones políticas universalizables, aunque admitamos su fragilidad y
               				necesidad de reiteración constante. Para ello, primeramente se requirió la
               				construcción de una nueva hegemonía social, una lógica diferente y el cumplimiento
               				de tal meta requirió la creación de nuevos espacios de reconocimiento. No obstante,
               				también quisiera proponer que tal reconocimiento precisa de la tolerancia y
               				viceversa. Cuando se plantea la exigencia de crear ámbitos de reconocimiento más
               				amplios, deben ir de la mano con la intensificación de la tolerancia. Ahora bien,
               el
               				concepto de tolerancia no es fácil de aprehender; por ello, es menester una
               				investigación, aunque sea mínima, sobre su sentido, porque en verdad creo que
               ha
               				sido un concepto clave para el feminismo, explícita o implícitamente, y ha permitido
               				el reconocimiento necesario en diversas prácticas sociales. Allí radica uno de
               sus
               				mayores triunfos. De tal modo, ¿qué quiere decir tolerancia en este contexto?
            

            En primer lugar, puede hablarse de tolerancia en dos registros bien diferenciados.
               1)
               				como actitud personal a la que podría caracterizarse como una actitud moral y
               2)
               				como práctica política. Cada registro puede llevarnos a resultados distintos.
               				Ejemplo de dicha diferencia se nota en prácticas políticas o leyes que promueven
               la
               				inclusión de grupos minoritarios. Las prácticas políticas no implican necesariamente
               				una actitud tolerante por parte de los ciudadanos, únicamente la aceptación y
               actuar
               				conforme a lo que dicta la nueva normatividad (como cuando se otorgó el voto a
               las
               				mujeres, cuando se eliminó la exclusión de grupos de personas para ingresar a
               la
               				universidad, al permitir la boda entre personas del mismo sexo, etcétera). Sin
               				importar si estamos o no a favor de ello, no se le pide tolerancia a los ciudadanos,
               				únicamente se exige que cumplan oportunamente con la ley. Esa es la parte pública
               de
               				la tolerancia. Aparte de dichas practicas políticas de tolerancia, asimismo existen
               				prácticas informales, de convivencia, política informal como las llama Scanlon (1996). Allí el criterio es de
               				coexistencia y se basa en las relaciones interpersonales con otros, y en ese tipo
               de
               				relaciones, el criterio no es eminentemente político. En ellas hallamos un tipo
               de
               				normatividad distinta: aquella que tenemos frente a los otros en nuestra
               				cotidianidad al no compartir con ellos sus ideas sustantivas de bien y, aún así,
               				sabiendo que debemos convivir con ellos en el día a día. Así pues, la tolerancia
               				tendría dos vertientes, la política y la informal, una regula el espacio público
               y,
               				la otra, la esfera privada. Ambas son relevantes, pero quisiera argumentar que
               la
               				ganancia más profunda del feminismo se dio en la esfera informal, sin negar ni
               				escatimar ninguna ganancia jurídica; simplemente afirmo que permitir una esfera
               				pública donde exista la convivencia entre diferentes modos de vida sin un conflicto
               				palpable y que sea causa de exclusiones sociales evidentes es muestra del cambio
               				ocurrido en las sociedades actuales, y es más notorio donde los movimientos
               				feministas actuaron políticamente.
            

            Hemos mencionado que socialmente construimos un reparto de lo sensible. Poseemos un
               					mundo propio; un sistema de instituciones y valores creados en
               				un momento histórico. A su constitución le subyacen decisiones sociales, políticas,
               				culturales, etcétera. Ello debe hacernos ver la contingencia del mundo propio,
               				aunque la jugarreta realizada por las normas sociales desde su instauración es
               la de
               				tratar de naturalizarse, hacerse pasar como si fueran conformes a la naturaleza
               del
               				mundo.
            

            Ahora bien, cualquier fanatismo se basa en la imposibilidad de cuestionar la
               				contingencia del mundo propio. Especialmente porque es un hecho que
               				el mundo propio se halla aguijoneado por lo extraño
               					(cf.Waldenfels, 2013).
               				La extrañeza, por su parte, no es unívoca; se manifiesta en aquello que sale del
               				rango de la normalidad y no se constituye por actos aislados que puedan incorporarse
               				dentro de lo propio; lo extraño se conforma a
               				partir de sistemas de valores en pleno enfrentamiento con lo
               				propio, porque en esencia no se comparten nuestros presupuestos
               				sobre el sentido sustantivo del mundo. Tal es el caso de las sociedades modernas,
               				donde existe un mayor grado de compenetración entre diversos grupos culturales.
               El
               				mundo moderno está lleno de sociedades multiculturales, y el escollo con los
               				intolerantes es su incapacidad de reconocer que el mundo propio es
               				uno entre varios, que los sistemas sociales son creaciones performativas y al
               mismo
               				tiempo no son las únicas ni las mejores. Lo que
               				quisiera afirmar es que para cuestionar los parámetros del mundo propio se requiere
               				la tolerancia; es decir, ella permite ir más allá de la cerrazón de miras y
               				posibilita una mirada mental con la cual podemos comprender a los otros. Además,
               la
               				tolerancia, como mencionamos, tiene una vertiente pública y otra privada; somos
               				conscientes de su traslape y de la imposibilidad de dividirlas nítidamente. De
               				cualquier modo, la distinción permite enfocar el fenómeno desde distintas ópticas.
               				Quisiera plantear que la tolerancia fomentada por el feminismo, iniciada en el
               				espacio público, fue de tal calado que afectó profundamente lo privado y se
               				introyectó en la vida de los ciudadanos, haciéndola una actitud personal.
            

            Al centrarnos en el tema de la tolerancia desde la perspectiva privada, me gustaría
               				plantear dos cosas: 1) la tolerancia es una actitud compleja. Scanlon afirma que
               				tolerar “requiere que aceptemos a las personas y que permitamos sus prácticas
               				incluso cuando las desaprobamos enérgicamente. [...] involucra una actitud que
               es
               				intermedia entre una sincera aceptación y una oposición irrestricta. Tal estatus
               				intermedio hace de la tolerancia una actitud desconcertante” (Scanlon, 1996, p. 226). A pesar de ello, debe quedar claro que
               				tolerar tiene límites; existen fronteras a lo que puede tolerarse. El asesinato,
               el
               				abuso de menores, la discriminación, etcétera, no deben aceptarse bajo ninguna
               				circunstancia. Allí la tolerancia no tiene cabida; tales prácticas atentan contra
               				los presupuestos básicos de la socialidad. No obstante, existen casos
               				controvertibles, donde podemos sentir una desaprobación sincera, pero ni siquiera
               				así podemos impedirlos sin afectar los derechos de alguien más; allí aparece la
               				tolerancia. El verdadero sentido de tolerar, por ende, surge al indignarnos frente
               a
               				algo y aun así saber que la otra persona o grupo de personas, a pesar de todas
               las
               				buenas razones que tengamos para que no efectúe dicha acción, tiene derecho a
               				realizarla. 2) Aunque tolerar sea una actitud compleja, requerimos algunos
               				principios. Martha Nussbaum nos ofrece tres: 1) Vivir con “unos principios políticos
               				que expresen respeto igual hacia todos los ciudadanos y ciudadanas”; 2) “Un
               				pensamiento crítico riguroso que detecte y critique las incoherencias”, y 3) “Un
               				cultivo sistemático de la ‘mirada mental’, la capacidad imaginativa que hace posible
               				que veamos cómo es el mundo desde el punto de vista de una persona de distinta
               				religión o etnia” (Nussbaum, 2013, p. 21) o
               				cultura. Tales principios son necesarios, para vivir respetando la alteridad de
               				otros. Afirmaría que, implícita o explícitamente, todo movimiento político que
               				busque la reivindicación o reconocimiento para las minorías debe seguir tales
               				principios.
            

            Tolerar es una exigencia para las sociedades contemporáneas, especialmente para
               				alcanzar una capacidad reflexiva necesaria y tomar decisiones por nosotros mismos,
               				fundamentalmente cuando se trata de ir más allá de lo establecido. Ello es necesario
               				porque, evidentemente, las normas vigentes pueden ser erróneas. Por ello, el
               				feminismo ha sido fundamental, pues sus logros más importantes se han centrado
               en la
               				ampliación de la tolerancia en la esfera pública. Frente a cualquier ganancia
               				jurídica concreta, es más relevante que las personas puedan convivir sin importar
               el
               				tipo de identificación sexual que tengan. Podría decirse que el gran logro del
               				feminismo no ha sido solo la reivindicación de las mujeres, sino la lucha por
               los
               				derechos de todas las personas. Tal meta es imposible de alcanzar a menos que
               				podamos incorporar a todos aquellos que estén dispuestos a pelear por la ampliación
               				de derechos. Implica integrar a todos los que estén peleando por espacios distintos
               				de reconocimiento, y para ello requerimos que la tolerancia no sea solo un tema
               				teórico, sino que se incorpore a la práctica de todos los movimientos críticos
               de
               				oposición frente al sistema de dominación vigente.
            

         

         
               

      

      

   




Conclusiones

            En el artículo buscamos argumentar que el mayor logro del feminismo fue la
               				rearticulación de la esfera pública, lo cual creó un espacio social con un mayor
               				reconocimiento para diversos grupos sociales y, además, la ampliación de la
               				tolerancia. Esta es importante pues permite la convivencia entre modos de vida
               				diferentes sin que exista un conflicto patente. Esto lo hicimos notar al poner
               el
               				énfasis en la historia del feminismo en el siglo XX. En primer lugar, señalamos
               que
               				el feminismo se movió, como afirma Birulés
                  					(2015), bajo el paradigma de la igualdad, buscando paridad entre hombres
               				y mujeres. Después, cambió el modo de enfocar el problema, volcándose hacia el
               				paradigma de la libertad, luchando no únicamente por la igualdad, sino por la
               				libertad de ser, buscando el reconocimiento de otros actores sociales (gays,
               				lesbianas, transexuales, travestis, y un largo etcétera). Eso significó un cambio
               				más profundo en la esfera pública y quisimos defender que se dio gracias a la
               				defensa de la tolerancia y apuntando que, aunque ella comienza en la esfera pública,
               				pasó a introyectarse y formar parte de la vida privada de las personas. Además,
               la
               				lucha por el reconocimiento y la tolerancia ha permitido la búsqueda de
               				reivindicaciones mayores, que tienen que ver con la raza, la ciudadanía,
               				redistribución del ingreso, etcétera, como De Lauretis, Benhabib, Fraser y otras
               han
               				apuntado.
            

         

      

      
         
               
                  

         

         

      
      

   





Referencias

               
                  
                     
                        1 
                              

                     

                     
                        
                              Althusser, Louis. (2002). “Los Aparatos Ideológicos del Estado”. En
                           						La filosofía como arma de la revolución (pp. 102-151).
                           					México: Siglo XXI.
                        

                              
                           						Louis Althusser
                           					2002Los Aparatos Ideológicos del EstadoLa filosofía como arma de la revolución102151MéxicoSiglo
                           XXI
                        

                     

                  

                  
                     
                        2 
                              

                     

                     
                        
                              Austin, John Langshaw. (1982). Cómo hacer cosas con
                              						palabras. Palabras y acciones. Barcelona: Paidós.
                        

                              
                           						John Langshaw Austin
                           					1982Cómo hacer cosas con palabras. Palabras y accionesBarcelonaPaidós
                        

                     

                  

                  
                     
                        3 
                              

                     

                     
                        
                              Benhabib, Seyla. (2005). Los derechos de los otros.
                              						Extranjeros, residentes y ciudadanos. Barcelona:
                           					Gedisa.
                        

                              
                           						Seyla Benhabib
                           					2005Los derechos de los otros. Extranjeros, residentes y ciudadanosBarcelonaGedisa
                        

                     

                  

                  
                     
                        4 
                              

                     

                     
                        
                              Birulés, Fina. (2015). Entreactos. En torno a la política,
                              						el feminismo y el pensamiento. Buenos Aires: Katz
                           					Editores.
                        

                              
                           						Fina Birulés
                           					2015Entreactos. En torno a la política, el feminismo y el
                           						pensamientoBuenos AiresKatz Editores
                        

                     

                  

                  
                     
                        5 
                              

                     

                     
                        
                              Bourdieu, Pierre. (2015). La dominación masculina.
                           					Barcelona: Anagrama.
                        

                              
                           						Pierre Bourdieu
                           					2015La dominación masculinaBarcelonaAnagrama
                        

                     

                  

                  
                     
                        6 
                              

                     

                     
                        
                              Butler, Judith (2015) El género en disputa. El feminismo y
                              						la subversión de la identidad. Barcelona: Paidós .
                        

                              
                           						Judith Butler
                           					2015El género en disputa. El feminismo y la subversión de la
                           						identidadBarcelonaPaidós
                        

                     

                  

                  
                     
                        7 
                              

                     

                     
                        
                              Butler, Judith (2017) “El reglamento del género”, en
                           						Deshacer el género (pp. 66-88). Barcelona: Paidós
                           					.
                        

                              
                           						Judith Butler
                           					2017El reglamento del géneroDeshacer el género6688BarcelonaPaidós
                        

                     

                  

                  
                     
                        8 
                              

                     

                     
                        
                              Castro-Gómez, Santiago. (2015). Historia de la
                              						gubernamentabilidad. Razón de Estado, liberalismo y neoliberalismo en Michel
                              						Foucault. Bogotá: Siglo del Hombre /Pontificia Universidad
                           					Javeriana.
                        

                              
                           						Santiago Castro-Gómez
                           					2015Historia de la gubernamentabilidad. Razón de Estado, liberalismo y
                           						neoliberalismo en Michel FoucaultBogotáSiglo del HombrePontificia Universidad
                           Javeriana
                        

                     

                  

                  
                     
                        9 
                              

                     

                     
                        
                              Cohen, Cathy. (2005). Punks, bulldaggers and welfare queen: the
                           					radical potential of queer politics? (pp. 21-51). En E. Patrick Johnson y Mae
                           G.
                           					Henderson (comps.), Black Queer Studies. Durham: Duke
                           					University Press.
                        

                              
                           						Cathy Cohen
                           					2005Punks, bulldaggers and welfare queen: the radical potential of
                           						queer politics?2151
                           						E. Patrick Johnson
                           						Mae G. Henderson
                           					Black Queer StudiesDurhamDuke University Press
                        

                     

                  

                  
                     
                        10 
                              

                     

                     
                        
                              De Lauretis, Teresa. (1999). Sujetos excéntricos: la teoría
                           					feminista y la conciencia histórica (pp. 111-152). En Diferencias.
                              						Etapas de un camino a través del feminismo. Madrid: Horas y
                           					Horas.
                        

                              
                           						Teresa De Lauretis
                           					1999Sujetos excéntricos: la teoría feminista y la conciencia
                           						histórica111152Diferencias. Etapas de un camino a través del feminismoMadridHoras
                           y Horas
                        

                     

                  

                  
                     
                        11 
                              

                     

                     
                        
                              Deleuze, Gilles (2015) El saber. Curso sobre Foucault
                              						I. Buenos Aires: Cactus.
                        

                              
                           						Gilles Deleuze
                           					2015El saber. Curso sobre Foucault IBuenos AiresCactus
                        

                     

                  

                  
                     
                        12 
                              

                     

                     
                        
                              Franco, Jean. (2013). La larga marcha del feminismo. En Jean Franco,
                           						Ensayos impertinentes (pp. 151-161). México: Océano/Debate
                           					Feminista.
                        

                              
                           						Jean Franco
                           					2013La larga marcha del feminismo
                           						Jean Franco
                           					Ensayos impertinentes151161MéxicoOcéanoDebate Feminista
                        

                     

                  

                  
                     
                        13 
                              

                     

                     
                        
                              Fraser, Nancy. (2008). Escalas de la justicia.
                           					Barcelona: Herder.
                        

                              
                           						Nancy Fraser
                           					2008Escalas de la justiciaBarcelonaHerder
                        

                     

                  

                  
                     
                        14 
                              

                     

                     
                        
                              Freedman, Estelle. (2003). No Turning Back: The History of
                              						Feminism and the Future of Women. Nueva York: Ballantine
                           					Books.
                        

                              
                           						Estelle Freedman
                           					2003No Turning Back: The History of Feminism and the Future of
                           						WomenNueva YorkBallantine Books
                        

                     

                  

                  
                     
                        15 
                              

                     

                     
                        
                              Habermas, Jürgen. (1974). “The Public Sphere. An Encyclopedia
                           					Article”. En New German Critique, 3, pp.
                           					49-55.
                        

                              
                           						Jürgen Habermas
                           					1974The Public Sphere. An Encyclopedia ArticleNew German Critique34955
                        

                     

                  

                  
                     
                        16 
                              

                     

                     
                        
                              Honneth, Axel y Fraser, Nancy. (2006). Redistribución o
                              						reconocimiento. Un debate político-filosófico. Madrid:
                           					Morata.
                        

                              
                           						Axel Honneth
                           						Nancy Fraser
                           					2006Redistribución o reconocimiento. Un debate político-filosóficoMadridMorata
                        

                     

                  

                  
                     
                        17 
                              

                     

                     
                        
                              Lamas, Marta. (2014a). “Dimensiones de la diferencia”, en
                           						Cuerpo, sexo y política (pp. 157-177). México: Océano
                           					/Debate Feminista.
                        

                              
                           						Marta Lamas
                           					2014Dimensiones de la diferenciaCuerpo, sexo y política157177MéxicoOcéanoDebate
                           Feminista
                        

                     

                  

                  
                     
                        18 
                              

                     

                     
                        
                              Lamas, Marta. (2014b). “Transexualidad: ¿el estudio de lo extraño?”,
                           					en Cuerpo, sexo y política (pp. 135-155). México: Océano
                           					/Debate Feminista.
                        

                              
                           						Marta Lamas
                           					2014Transexualidad: ¿el estudio de lo extraño?Cuerpo, sexo y política135155MéxicoOcéanoDebate
                           Feminista
                        

                     

                  

                  
                     
                        19 
                              

                     

                     
                        
                              Mitchell, Julliet. (1974). Psychoanalysis and
                              						Feminism. Londres: Penguin.
                        

                              
                           						Julliet Mitchell
                           					1974Psychoanalysis and FeminismLondresPenguin
                        

                     

                  

                  
                     
                        20 
                              

                     

                     
                        
                              Monsiváis, Carlos. (2013) Soñadora, coqueta y ardiente. Notas sobre
                           					sexismo en la literatura mexicana. En Misógino Feminista.
                           					México: Océano /Debate Feminista.
                        

                              
                           						Carlos Monsiváis
                           					2013Soñadora, coqueta y ardiente. Notas sobre sexismo en la
                           						literatura mexicanaMisógino FeministaMéxicoOcéanoDebate Feminista
                        

                     

                  

                  
                     
                        21 
                              

                     

                     
                        
                              Mouffe, Chantal. (2012). La paradoja democrática. El peligro
                              						del consenso en la política contemporánea. Barcelona: Gedisa
                           					.
                        

                              
                           						Chantal Mouffe
                           					2012La paradoja democrática. El peligro del consenso en la política
                           						contemporáneaBarcelonaGedisa
                        

                     

                  

                  
                     
                        22 
                              

                     

                     
                        
                              Mouffe, Chantal. (2014). Agonística. Pensar al mundo
                              						políticamente. México: FCE.
                        

                              
                           						Chantal Mouffe
                           					2014Agonística. Pensar al mundo políticamenteMéxicoFCE
                        

                     

                  

                  
                     
                        23 
                              

                     

                     
                        
                              Nussbaum, Martha. (2013). La nueva intolerancia religiosa.
                              						Cómo superar la política del miedo en una época de inseguridad.
                           					Barcelona: Paidós .
                        

                              
                           						Martha Nussbaum
                           					2013La nueva intolerancia religiosa. Cómo superar la política del miedo en
                           						una época de inseguridadBarcelonaPaidós
                        

                     

                  

                  
                     
                        24 
                              

                     

                     
                        
                              Rancière, Jacques. (2007). “El reparto de lo sensible”. En Jacques
                           					Rancière, El reparto de lo sensible. Estética y política (pp.
                           					9-19). Santiago de Chile: Lom Ediciones.
                        

                              
                           						Jacques Rancière
                           					2007El reparto de lo sensible
                           						Jacques Rancière
                           					El reparto de lo sensible. Estética y política919Santiago de ChileLom Ediciones
                        

                     

                  

                  
                     
                        25 
                              

                     

                     
                        
                              Scanlon, Thomas. (1996). The Difficulty of Tolerance (pp. 226-239).
                           					En D. Heyd (comp.), Toleration. An elusive virtue. Princeton:
                           					Princeton University Press.
                        

                              
                           						Thomas Scanlon
                           					1996The Difficulty of Tolerance226239
                           						D. Heyd
                           					Toleration. An elusive virtuePrincetonPrinceton University Press
                        

                     

                  

                  
                     
                        26 
                              

                     

                     
                        
                              Searle, John. (2014). Creando el mundo social. La estructura
                              						de la civilización humana. México: Paidós.
                        

                              
                           						John Searle
                           					2014Creando el mundo social. La estructura de la civilización
                           						humanaMéxicoPaidós
                        

                     

                  

                  
                     
                        27 
                              

                     

                     
                        
                              Waldenfels, Bernhard. (2013). Der Stachel des
                              						Fremden. Frankfurt am Main: Suhrkamp.
                        

                              
                           						Bernhard Waldenfels
                           					2013Der Stachel des FremdenFrankfurt am MainSuhrkamp
                        

                     

                  

                  
                     
                        28 
                              

                     

                     
                        
                              Wittig, Monique (2006) El pensamiento heterosexual y otros
                              						ensayos. Madrid: Egales.
                        

                              
                           						Monique Wittig
                           					2006El pensamiento heterosexual y otros ensayosMadridEgales
                        

                     

                  

               

            

         

         
               

      

      
      

   




Notes

            
                  [1] Las traducciones son mías.
               

            

            
                  [2] La heteronormatividad se basa en un conjunto de instituciones “que legitiman y
                  					privilegian la heterosexualidad y las relaciones heterosexuales como
                  					fundamentales y ‘naturales’ dentro de la sociedad” (Cohen, 2005, p. 24).
               

            

            
                  [3] Butler dice: “la norma se produce ella misma en la producción de aquel campo. La
                  					norma confiere realidad activamente; de hecho, la norma se constituye como tal
                  					solo en virtud de la repetición de su poder para conferir realidad” (Butler, 2017, p. 83).
               

            

            
                  [4] “El paso a lo normativo se hace necesario en cuanto dejamos de tratar la cuestión
                  					de cómo han de analizarse […] luchas sociales del presente y pasamos a la
                  					cuestión de su evaluación moral. […] no podemos aprobar todas y cada una de las
                  					revueltas políticas en cuanto tales, no podemos considerar que todas las
                  					demandas de reconocimiento son legítimas o aceptables desde el punto de vista
                  					moral” (Honneth y Fraser, 2006, p.
                     					135).
               

            

         

      

      
      

   
cover.jpeg
octubre 2019/ narzo 2020 L8






