
        
            
                
            
        

    
      
         
               
               
                     
                     
                           Debate Feminista

                           v59 | Artículos

                     DOI: 10.22201/cieg.2594066xe.2021.62.2272
                     

                  
               

            

         

         

      

   




            ¿Deconstrucción o destrucción de los hombres y la masculinidad?
               					Discursos de reordenamientos de género
            

            Deconstruction or destruction of men and masculinity? Discourses of
               						gender rearrangements
            

            Deconstrução ou destrução dos homems e da masculinidade? Discursos
               						de reordenamento do gênero
            

         

         
            
               
                  
                     
                           Karen Mardones Leiva[a][*][0000-0003-3837-0368] 

                  

               

               
                  

               

            

         

         
            
                

               
                  
                     
                           
                        					[a] 
                        					 Instituto de Estudios Psicológicos,
                        						Facultad de Medicina, Universidad Austral de Chile, Valdivia,
                        						Chile
                        					Universidad Austral de
                        						Chile
                        					
                     

                  

               

            

         

         
            
               

               
                  
                     
                        
                        
                              
                                    Correspondence to: 
                              					[*]  Correo electrónico:
                              						karen.mardones.leiva@gmail.com
                              				
                           

                        

                     

                  

               

            

         

         

         
            
               
                  
               


				   
                  Resumen

               

               
                  Se analizan los discursos sobre hombres y masculinidad presentes en algunos
                     					movimientos sociales de nuevas masculinidades, de disidencia sexual y feministas
                     					radicales, desde los planteamientos de Foucault y Derrida, en relación al orden
                     					del discurso y la deconstrucción. El trabajo, basado en una revisión
                     					bibliográfica y documental electrónica, incluyó sitios web y redes sociales.
                     Se
                     					identificaron discursos que se refieren a la deconstrucción de los hombres y
                     de
                     					la masculinidad, pero también a su destrucción. Concluyo que, si bien las
                     					propuestas de Foucault y Derrida han permitido develar la existencia de un orden
                     					de dominación en las relaciones entre los sexos, una lectura menos optimista
                     de
                     					sus aportaciones arroja a un posible abismo. Las preguntas críticas que emanan
                     					de esta reflexión conducen a pensar en los límites e incluso en los peligros
                     de
                     					estas propuestas, en el marco de una apropiación que alienta una radicalización
                     					discursiva que tiende a erosionar la propia condición humana.
                  

               

            

         

         
            
               
                  Abstract

               

               
                  The discourses on men and masculinity present in certain social movements on new
                     					masculinities, sexual dissidence and radical feminists are analyzed using
                     					Foucault’s and Derrida’s insights in relation to the order of discourse and
                     					deconstruction. The article, based on a bibliographical and electronic
                     					documentary review, included websites and social networks. Discourses were
                     					identified that refer to the deconstruction of men and masculinity, but also
                     to
                     					their destruction. I conclude that, although the proposals of Foucault and
                     					Derrida have made it possible to reveal the existence of an order of domination
                     					in the relations between the sexes, a less optimistic interpretation of their
                     					contributions could lead to a possible abyss. The critical questions emanating
                     					from this reflection lead one to think about the limits and even the dangers
                     of
                     					these proposals, within the framework of an appropriation that encourages a
                     					discursive radicalization that tends to erode the human condition itself.
                  

               

            

         

         
            
               
                  Resumo

               

               
                  A partir das abordagens de Foucault e Derrida em relação à ordem do discurso e
                     					desconstrução, analizam-se aquí os discursos sobre homens e masculinidade
                     					presentes em alguns movimentos sociais de novas masculinidades, dissidência
                     					sexual, e feminismo radical. O trabalho, baseado numa revisão bibliográfica e
                     					documentário eletrônico, incluiu sites e redes sociais. Foram identificados
                     					discursos referidos à desconstrução de homens e da masculinidade, mas também
                     à
                     					sua destruição. Concluo que, embora as propostas de Foucault e Derrida
                     					permitiram revelar a existência duma ordem de dominação nas relações entre os
                     					sexos, uma leitura menos otimista de suas contribuições lança para um possível
                     					abismo. As questões críticas derivadas desta reflexão levam a pensar sobre os
                     					limites e até mesmo os perigos destas propostas, no marco duma apropriação que
                     					estimula a radicalização do discurso, o qual tende a corroer a condição
                     					humana.
                  

               

            

         

         

      

      
         
               

         

      

   




Las controversias discursivas

            Tomo los planteamientos de Michel Foucault y Jacques Derrida en relación al orden
               del
               				discurso y a la deconstrucción para analizar discursos sobre la masculinidad y
               sobre
               				los hombres que emanan desde algunas organizaciones y movimientos sociales,
               				específicamente los de nuevas masculinidades, de disidencia sexual y feministas
               				radicales.
            

            Los planteamientos de ambos filósofos pueden considerarse inspiradores de movimientos
               				sociales de toda índole, pues invitan a problematizar y desmantelar los mecanismos
               				de poder que se encuentran detrás del orden social establecido, así como a
               				cuestionar el discurso social dominante. Desde esa perspectiva, el propósito que
               				persiguen estos movimientos -al proclamar la transformación de las relaciones
               de
               				opresión y exclusión- encuentra su sentido político-subversivo expresado en el
               				pensamiento posestructuralista. Es esperable entonces que los planteamientos de
               				ambos pensadores resulten atractivos para quienes se oponen al orden social
               				imperante y reclaman la apertura y respeto hacia la diversidad de manifestaciones
               de
               				la vida humana, o que incluso reivindican el lugar de esa diferencia desde
               				posiciones transgresoras.
            

            Por lo que respecta al género como temática política y académica, el pensamiento
               				foucaultiano y el derridiano ofrecen perspectivas deconstructivas para el análisis,
               				derivando desde su pensamiento una invitación a cuestionar y denunciar los
               				mecanismos de opresión que se han instalado, consagrado y naturalizado en el orden
               				de la cultura.
            

            Los discursos los entenderé como series de argumentos, afirmaciones y declaraciones
               				que se exhiben como posiciones de sujeto en emplazamientos posibilitados por la
               				discursividad. Foucault señala que el discurso es un campo práctico, un lugar
               de
               				acción; por ello puede entenderse “como prácticas o sistemas de poder/conocimiento
               				que son creados históricamente y culturalmente localizados” (Infante, Matus y Vizcarra, 2011, p. 146). El interés por el
               				discurso es transversal a diferentes disciplinas y lo es, del mismo modo, en los
               				debates de las ciencias humanas contemporáneas, en donde la centralidad del lenguaje
               				y del discurso es creciente (Íñiguez, 2005).
               				Lo anterior da cuenta de la existencia de un campo de lucha de los discursos por
               el
               				significado, en tanto se visibilizan cada vez más posiciones discursivas que
               				reclaman ser escuchadas y que sus significados circulen en condiciones de igualdad
               				en los espacios sociales. El presente artículo pretende una aproximación a algunas
               				de las posiciones discursas que forman parte de los debates al interior de los
               				estudios de género, de hombres y masculinidades, y de los feminismos.
            

            El enfoque desde el que planteo la discusión se enmarca en un feminismo que enfatiza
               				el concepto de igualdad, y se distancia de las trampas de un feminismo
               				diferencialista que conduce a pensar en un mundo dividido en estratos, con claras
               				diferenciaciones entre grupos, no así entre individuos (Serret, 2016) y que cree que las mujeres forman una sociedad
               				aparte de los hombres (Badinter, 2003). El
               				concepto de igualdad no se refiere a lo idéntico y a negar las diferencias, sino
               a
               				la búsqueda y establecimiento de iguales oportunidades y derechos -para mujeres
               y
               				hombres, así como para las diversas identidades de género y orientaciones sexuales-
               				en un espacio social compartido. Como señala Olivia Tena (2016, p. 22), “la igualdad no implica la búsqueda de una
               				mismisidad con los hombres, sino la posibilidad común de ejercer derechos sin
               				jerarquías de poder debidos a una asignación sexual”. Tal como lo argumenta Estela Serret (2016), la igualdad que se
               				reivindica es de carácter moral, como categoría ética, aludiendo a la capacidad
               de
               				ser libres, pues el concepto ilustrado de igualdad lo que sostiene es la igualdad
               				natural en libertad entre todos los individuos.1
               			
            

            Sostengo que gran parte de las organizaciones y movimientos sociales vinculados con
               				temáticas de género -ya sean de mujeres, feministas, de diversidad o disidencia
               				sexual, o de hombres y masculinidades- buscan superar la dominación/supremacía
               de
               				los hombres y de la heterosexualidad en los espacios sociales, lo que implica
               				establecer igual valoración a grupos sociales diversos, eliminando el irrespeto;
               así
               				como iguales oportunidades para desarrollar intereses y potencialidades, e igualdad
               				en el acceso a las diferentes actividades y espacios.2 No obstante, también es posible encontrar narrativas
               				sobre las posibilidades y límites de las relaciones entre los sexos donde la
               				igualdad, como se ha presentado hasta aquí, no es el discurso que se proclama.
            

         

         
               

         

      

   




El pensamiento posestructuralista en Foucault y Derrida

            Foucault y Derrida son dos figuras influyentes en el movimiento intelectual
               				denominado posestructuralismo. Entre sus planteamientos encontramos la crítica
               a las
               				jerarquías binarias, un lugar decisivo de los discursos en la construcción de
               la
               				realidad social, y la relevancia de la dimensión temporal y de la historicidad
               en
               				ese proceso. Se observa además una ruptura con la búsqueda de verdades universales
               				explicativas de los fenómenos sociohistóricos. Si bien ni Foucault ni Derrida
               se
               				declararon posmodernos, los vínculos con esa corriente son evidentes. Si tomamos
               				como referente la tesis principal de Lyotard
                  					(2000) sobre la condición posmoderna, en ambos pensadores es patente la
               				desconfianza hacia los metarrelatos, los que cabe entender como supranarrativas
               o
               				metadiscursos que, para Lyotard -y, en consecuencia, para Foucault y Derrida-
               no son
               				más que fábulas susceptibles de ser desmanteladas ontológicamente.
            

         

         
               

         

      

   




Foucault y el orden

            Foucault, en El orden del discurso, visibiliza que todo discurso
               				tiene un contexto de producción, que hay ciertas condiciones de posibilidad para
               que
               				el discurso no solo se distribuya, sino también para que se produzca, es decir,
               para
               				que siga un orden ya definido. Con este planteamiento problematiza cualquier tema
               				que haya sido entendido como lo natural, establecido y correcto, develando que
               hay
               				condiciones que impiden la emergencia y circulación de discursos que rompan con
               				dicho orden. Por ello es que “uno sabe que no tiene derecho a decirlo todo, que
               no
               				se puede hablar de todo en cualquier circunstancia, que cualquiera, en fin, no
               puede
               				hablar de cualquier cosa” (Foucault, 2010, p.
                  					14).
            

            En La arqueología del saber, el pensador alude a este contexto de
               				producción posibilitador de discurso, al que llama formación
                  					discursiva, entendiéndola como un
            

            
                  haz complejo de relaciones que funcionan como reglas: prescribe lo que ha debido
                  					ponerse en relación, en una práctica discursiva, para que esta se refiera a tal
                  					o cual objeto, para que ponga en juego tal o cual enunciado, para que utilice
                  					tal o cual conjunto, para que organice tal o cual estrategia. Definir en su
                  					individualidad un sistema de formación es, pues, caracterizar un discurso o un
                  					grupo de enunciados por la regularidad de una práctica (Foucault, 2002, p. 122-123).
               

            

            Los sistemas de exclusión de los discursos prohibidos en una sociedad se apoyan en
               				una base institucional, incluso científica y disciplinaria (Foucault, 2010). Por ello, el pensamiento de Foucault apunta no
               				solo al ámbito psíquico, sino también a un ámbito social-estructural, al que se
               debe
               				atender para visibilizar los procedimientos de operación para el dominio de estos
               				sistemas. Acá cabe poner atención a las denuncias sobre el carácter androcéntrico
               de
               				las ciencias en sus inicios y hasta bien avanzado el siglo XX, con la consecuente
               				invisibilización del discurso de las mujeres y de los homosexuales como partícipes
               				de la vida social. Foucault (2010) sostendrá
               				que la sexualidad es un tema prohibido por excelencia, es donde se “multiplican
               las
               				casillas negras” (p. 15), pues, aunque en apariencia el discurso sea poca cosa,
               la
               				serie de prohibiciones que recaen sobre él revela su vínculo con el deseo y el
               				poder.
            

            Es posible vincular el orden del discurso con el orden de género, en tanto los
               				humanos como seres sexo/genéricos se encuentran constreñidos por las formaciones
               				discursivas elaboradas socialmente sobre sus cuerpos sexuados. Antropólogas
               				feministas como Rubin (1986) exponen ese
               				orden: por una parte, el binarismo/dimorfismo sexual -hombre y mujer- y su
               				correspondencia con un género -masculino y femenino- respectivamente; y por otra,
               la
               				asimétrica valoración de los sexos, géneros y orientaciones sexuales, donde los
               				hombres, lo masculino y lo heterosexual gozan de mayor valoración social.
            

            Cada ser humano responde a reglas del deber ser las cuales actúan como límites que
               				dibujan sus posibilidades de acción y pensamiento, que actúan como mecanismos
               de
               				control, y operan en las estructuras cognitivas y en las subjetividades. El desacato
               				a dicho orden de género tiene un espectro amplio de concreción, desde la disidencia
               				abiertamente transgresora de prácticas sexuales que rompen con la
               				heteronormatividad, hasta pequeños actos cotidianos, como vestir o expresar una
               				emoción asignada socioculturalmente a otro sexo/cuerpo.
            

            En una sociedad que privilegia algunos discursos sobre la construcción genérica y
               				excluye otros, los planteamientos foucaultianos resuenan con sentido al develar
               que
               				en el trasfondo de toda sociedad han existido y existen formaciones discursivas
               				sobre los cuerpos sexuados que se transforman en el orden de género dominante,
               orden
               				que es dicotómico, asimétrico y excluyente de los matices. Para evidenciar los
               				procesos de construcción del discurso dominante, Foucault (2010, 2002) alude a la
               				genealogía y a la arqueología como investigaciones que permiten escudriñar en
               la
               				historia la constitución de los discursos; así, apunta al cuestionamiento de una
               				verdad única y da cuenta más bien de los procedimientos de poder que en ella operan
               				y del nexo saber-poder que la sostiene.
            

            Entre los asuntos sociopolíticos de este análisis se encuentra el surgimiento de los
               				movimientos sociales que, preocupados por contribuir a la transformación de las
               				desigualdades de género, se arriman a Foucault como posibilidad de subvertir ese
               				orden desde pequeños espacios de lucha, al sostener que el discurso obtiene algún
               				poder desde nosotros (Foucault, 2010); por
               				ello, los cambios pueden venir desde los micro-espacios en donde cada quien
               				participa, por lo que “el discurso no es simplemente aquello que traduce las luchas
               				o los sistemas de dominación, sino aquello por lo que, y por medio de lo cual,
               se
               				lucha, aquel poder del que quiere uno adueñarse” (p. 15). Entonces, la lucha de
               los
               				movimientos sociales es también una lucha de discursos que buscan visibilizarse
               y
               				ser parte del escenario social en que se compite con otros discursos.
            

            El desmantelamiento de los discursos del poder dominante no implica, como resultado,
               				la desaparición de dichas narrativas. En realidad, luego de aquello se vuelven
               				susceptibles de expresión otras discursividades, parciales y fragmentarias, que
               dan
               				lugar a la exteriorización de constelaciones de socio-realidades antes
               				invisibilizadas; las que sin embargo, no quedan exentas de confrontarse en los
               				juegos de poder.
            

         

         
               

         

      

   




Derrida y la deconstrucción

            Según Derrida (2008), la significación de
               					verdad ha sido proclamada desde el logos. Por
               				ello, su propuesta es entrar en un ejercicio intelectual de análisis para desmontar,
               				desmantelar e incluso deshacer las estructuras que componen el discurso dominante,
               				invitándonos a inaugurar “la destrucción, no la demolición, sino la
               				des-sedimentación, la des-construcción de todas las significaciones que tienen
               su
               				fuente en este logos” (Derrida, 2008, p.
                  				16-17). El término “deconstrucción” es la traducción que propone Derrida del
               				término alemán “destruktion”, que Heidegger emplea en 1922 en el Informe Natorp
               y en
               				1927 en El ser y el tiempo. Heidegger (2012) escribe que
            

            
                  La hermenéutica cumple su tarea solo a través de la destrucción [...] se ve
                  					obligada a asumir la tarea de deshacer el estado de la interpretación heredado
                  y
                  					dominante, de poner de manifiesto los motivos ocultos, de destapar las
                  					tendencias y las vías de interpretación no siempre explicitadas y remontarse
                  a
                  					las fuentes originarias que motivan toda explicación por medio de una estrategia
                  					de desmontaje (p. 51).
               

            

            
               				Heidegger (2012) se refiere “a la
               				investigación de la “partida de nacimiento”, en busca de las experiencias originales
               				en que se ganaron las primeras determinaciones del ser” (p. 33). En ese ejercicio,
               				se propone descubrir los procesos sociales, culturales, históricos, políticos
               y/o
               				económicos que están en la base de la formación del discurso dominante. Con ello
               				sostiene que no hay naturalidades, esencias, sino más bien herencias y tradiciones
               				originadas y perpetuadas en el curso de la historia.
            

            En Márgenes de la filosofía, Derrida sostiene que existe una
               				pluralidad de interpretaciones y que, por lo mismo, resulta violento que una sola
               				interpretación se adjudique superioridad frente a otras. En esa perspectiva,
               				desestima que el “discurso más ruidoso en la economía más serena, menos perturbada,
               				mejor servida, de la ironía filosófica” (1989, p. 20) sea el único que se escuche
               y
               				aplaque a otros.
            

            La deconstrucción es una propuesta subversiva porque nos muestra el error en aceptar
               				una verdad como única o natural. Para Derrida, esa verdad tiene un origen en
               				relaciones sociales establecidas en el curso de la historia y que han sido
               				naturalizadas a través del tiempo. Más aún, la verdad es la imposición estructural
               				de unas ontologías cuyos fundamentos no escapan ni pueden escapar de su propia
               				lógica discursiva, y en eso radica todo orden estructural.
            

            Derrida retiene precisamente de Heidegger “el aspecto destructor, en el sentido de
               la
               				intención de poner al descubierto los presupuestos metafísicos de la tradición
               				occidental” (Grondin, 2008, p. 127), e
               				inclusive radicaliza la propuesta del célebre filósofo alemán. Heidegger, argumenta
               				en El ser y el tiempo que la destrucción no tiene un sentido
               				negativo, pues no busca sepultar el pasado en la nada; más bien tiene una mira
               				positiva al proponerse como meta “un desarrollo fundamental de la pregunta que
               				interroga por el ser. Su función negativa resulta indirecta y tácita” (Heidegger, 2012, p. 33).
            

            Carmen González Marín señala en el prólogo de Márgenes de la
                  					filosofía que “la deconstrucción representa una amenaza para los
               				temerosos del relativismo” (Derrida, 1989, p.
                  					12) y afirma que la propuesta del filósofo francés no implica
               				necesariamente un relativismo: “si bien la realidad se construye como un conjunto
               de
               				versiones en diferentes sistemas simbólicos, por supuesto, ni todas las versiones
               				son buenas, ni todas las interpretaciones deben serlo tampoco” (p. 12). Aquí cabe
               un
               				punto a destacar: así como la versión dominante no es la única, tampoco lo son
               esas
               				otras versiones, que si bien pueden dar cuenta de la diversidad existente al ser
               				diferentes u opuestas a la versión dominante, no se implica con ello que sean
               las
               				correctas o las buenas. Algunas versiones pueden acabar siendo tan excluyentes
               como
               				la versión dominante.
            

         

         
               

         

      

   




Hombres y masculinidad: discursos de algunos movimientos sociales

            En este apartado se expone y analiza -a la luz de los planteamientos presentados de
               				Foucault y de Derrida- discursos sostenidos por algunas organizaciones y movimientos
               				sociales. Para ello revisé literatura e información de páginas web y redes sociales
               				de Latinoamérica, Estados Unidos y España. Estos dos últimos espacios geográficos
               				fueron escogidos por su importante influencia sobre el primero.
            

            Debo advertir que esta presentación no da cuenta de manera exahustiva de todos los
               				discursos presentes en el espacio geosocial escogido. Se trata solamente de un
               				ejercicio de teoría del discurso donde elijo tres posiciones discursivas por su
               				alusión explícita a los hombres y a la masculinidad, y porque se enuncian como
               				posiciones diferenciadas en su propuesta de deconstrucción/destrucción y
               				re-ordenamientos de género.
            

            Según Cadena-Roa (2016), para conformarse como
               				un movimiento social, en primer lugar, ciertas personas se ven a sí mismas como
               un
               				grupo que comparte una situación común de molestia y se enfrenta a otro grupo
               y/o
               				estructura social; es así como se organizan para movilizarse. Cada movimiento
               social
               				presenta demandas en distintos formatos, por distintos medios y con diferentes
               				estilos. El mismo autor indica que
            

            
                  Los movimientos sociales son conjuntos de acciones colectivas, con diverso grado
                  					de organización y articulación entre sí, pero que comparten la misma
                  					orientación, que escenifican protestas para dar a conocer su demanda, presionar
                  					a las autoridades, y abrir procesos de lucha y negociación con ellas (Cadena-Roa, 2016, p. 7).
               

            

            En ese contexto, presento tres posiciones discursivas que considero
               					movimientos sociales cuyas acciones, demandas y protestas se
               				pueden rastrear en un periodo prolongado de tiempo y se orientan hacia el cambio
               				social (Cadena-Roa, 2016). Dado que un
               				movimiento se compone de organizaciones -“organizaciones de los movimientos”,
               como
               				las llama Cadena-Roa-, en ocasiones aludiré a ellos con este término.
            

         

         
               

         

      

   




El discurso de algunos movimientos de nuevas masculinidades

            Los movimientos de hombres y de masculinidades datan de la década de 1960 y algunos
               				de ellos surgen con la tarea de cuestionar la masculinidad dominante, es decir,
               de
               				cuestionar las construcciones sociales normativas que recaen sobre sus cuerpos
               				sexuados en tanto machos de la especie. Por esa época se consolida
               				la crítica feminista al patriarcado y se comienzan a organizar los movimientos
               				lésbico, gay, transexual y bisexual como posicionamientos críticos a la
               				heteronormatividad. Para Gonzalo Soto Guzmán
                  					(2014), estas y otras denuncias sociales impulsaron movimientos que
               				comenzarían a dar forma a las primeras organizaciones de hombres como colectivos,
               				vale decir, hombres que agrupados se posicionaron políticamente. Según Soto Guzmán (2014), desde que el movimiento
               				feminista comenzó su lucha por la igualdad de género, los hombres que se oponían
               a
               				la norma hegemónica de la masculinidad “fueron paulatinamente estableciendo
               				organizaciones, asociaciones y movimientos que [daban] cuenta del apoyo y del
               				trabajo que como hombres consientes de la necesidad de cambio se [estaban]
               				desarrollando en gran parte de la cultura occidental” (p. 954). Una de las
               				discusiones fue el lugar que les correspondía a ellos: dentro del movimiento
               				feminista -liderado por mujeres- o apoyarlo desde fuera.
            

            Hay movilizaciones de hombres a principios de la década de 1970, en países
               				anglosajones y escandinavos, que se autodenominan “anti-sexistas”. Desde mediados
               de
               				la década de 1990, sus integrantes suelen denominarse “profeministas”, designación
               				que ha promovido el debate, pero que con el tiempo se ha aceptado. Desde finales
               del
               				siglo XX, en los países latinos se comienza a nombrar esta corriente como “hombres
               				por la igualdad”.3
               			
            

            Inicialmente, estas organizaciones, colectivos y/o movimientos tuvieron una actuación
               				en el plano político-activista. Su incursión en el plano académico fue más tardía
               y
               				logró ya en el siglo XXI un desarrollo y un posicionamiento importantes. Una de
               las
               				representantes de esta doble militancia -activista y académica- es la socióloga
               				australiana Raewyn Connell, activista por los derechos de la diversidad sexual,
               así
               				como una importante exponente occidental de los estudios sobre los hombres y su
               				construcción genérica, la masculinidad. Entre sus propuestas más difundidas está
               el
               				concepto de masculinidad hegemónica, el cual denuncia el modelo
               				normativo del deber ser al que responden los hombres para ser considerados como
               				tales (Connell, 1995). Sostiene al mismo
               				tiempo que existen otras masculinidades, cuya falta de cumplimiento con la norma
               				establecida causa su devaluación, invisibilización e incluso que sean blanco de
               				agresiones. Las “otras masculinidades” forman parte del discurso prohibido que
               debe
               				permanecer fuera de circulación (Foucault,
                  					2010). Connell las denomina “masculinidades subordinadas”. Cada sociedad
               				establece un orden de género que postula un modelo normativo de masculinidad.
               Aunque
               				no es posible sostener la existencia de un modelo masculino universal, se ha podido
               				identificar un dato recurrente en distintas sociedades: la negación y
               				desvalorización de lo femenino, infantil y homosexual (Badinter, 1993).
            

            Nos dirá Foucault (2010) que existe una red
               				institucional e incluso científica para asegurar que un orden normativo dominante
               se
               				reproduzca y se mantenga. Precisamente instituciones como la familia y la escuela
               				son las encargadas de reproducirlo a través de procesos de socialización
               				diferenciada por sexo. Para Subirats y Tomé
                  					(2010), si bien existen resistencias socioculturales que controlan y
               				dificultan la transgresión de lo establecido, los obstáculos para el cambio son
               				también de orden psíquico, pues los hombres tienden a defender sus privilegios
               				derivados del orden de género.
            

            En el ámbito académico occidental, los llamados estudios críticos sobre los hombres
               y
               				las masculinidades constituyen una línea de trabajo que tiene una destacada
               				inserción en las universidades anglosajonas y algunas francófonas y se nutre de
               				estudios sobre las temáticas del poder, la sexualidad, nuevas paternidades, la
               				construcción de la subjetividad, la violencia, la pornografía, la salud y las
               				políticas de cambio para los varones (Soto Guzmán
                  					2014). Para Núñez Noriega (2017),
               				esta línea constituye un subcampo de investigación situado dentro del campo de
               los
               				estudios de género que, junto con los estudios feministas -o estudios de género
               de
               				las mujeres- y los estudios LGBTTI, buscan superar las desigualdades de género,
               				relaciones de subordinación y opresión, así como visibilizar la construcción
               				sociocultural e histórica de la diferencia sexual, dando cuenta de las diversas
               				formas de ser mujer u hombre.
            

            Ya sea desde el plano activista o desde el académico, hay un proceso de
               				cuestionamiento de los hombres y la masculinidad que problematiza y propone nuevos
               				modelos de relación con las mujeres, con otros hombres y consigo mismos, así como
               la
               				inclusión de los hombres en las políticas de género (Barker, 2014; Díaz, 2016; Figueroa-Perea, 2016; Garda, 2014; Keijzer,
                  					1997, 2006; MenEngage, 2014; Núñez Noriega,
                  					2017; Ramírez Rodríguez y Gutiérrez de la
                  					Torre, 2015; Soto Guzmán, 2014;
               					Zigliotto, 2016).
            

            El objetivo que se plantean es deconstruir el proceso que ha conducido a las
               				sociedades a devaluar lo femenino y lo homosexual, al tiempo que persiguen
               				deconstruir su propia/individual construcción genérica, lo cual implica desmantelar
               				los procesos de socialización diferenciada por sexo que fomentan algunos
               				comportamientos y castigan otros. Por ello, un concepto recurrente en sus escritos
               y
               				actividades es justamente el de deconstrucción. Acuñan los conceptos de
               					nuevas masculinidades, masculinidades
                  					emergentes o masculinidades diversas, para dar cuenta
               				de que la revisión de su construcción genérica/identitaria ha conllevado una acción
               				para el cambio: la construcción de otras masculinidades que sean respetuosas con
               las
               				mujeres y con otros hombres. Sin abandonar la masculinidad, plantean abandonar
               				aspectos de esta que resultan perjudiciales, y a la vez, asumen como parte de
               la
               				masculinidad aspectos que socioculturalmente han sido considerados femeninos.
            

            Una búsqueda de imágenes en Internet de “nuevas masculinidades” arroja, entre otros
               				muchos resultados, el de Trabajo Social Cuenca
                  					(2015) “Deconstruyendo nuestras masculinidades. ¡Lo personal es político
               				y lo político es colectivo!”4
               			
            

            El discurso que se identifica es el de un cuestionamiento a la masculinidad al que
               				han sido constreñidos los hombres, una masculinidad normativa que impone una manera
               				del deber ser. Por ello promueven un discurso de revisión, de desmantelamiento,
               un
               				discurso de deconstrucción que conduzca hacia la reflexión sobre las posibilidades
               				de otras formas de expresar su ser hombres, de otras masculinidades. Desmontando
               el
               				orden de género de su sociedad y su tiempo, apuestan por otro tipo de relaciones,
               				que sean simétricas con las mujeres y con otros hombres.
            

         

         
               

         

      

   




El discurso de algunos movimientos de disidencia y desobediencia sexual

            
               				Badinter (1993) señala que hay tres
               				prescripciones para los hombres y que son básicamente los principios que rigen
               el
               				actuar y pensar masculinos: no ser mujer, no ser un bebé y no ser homosexual.
               En ese
               				sentido, la sexualidad es un ámbito por excelencia de tensión normativa y por
               lo
               				mismo un lugar donde se constatan importantes dispositivos de control. Ya Foucault (2010) sostenía que en la sexualidad y
               				el deseo se ejercen los más temibles poderes y prohibiciones. Una de las
               				consecuencias de esto es que los hombres no-heterosexuales se encuentren
               				subordinados a los heterosexuales (Connell,
                  					1995).
            

            Ello ha conducido a la emergencia de movimientos sociales de diversidad sexual y a
               				otros movimientos que se hacen llamar de disidencia o desobediencia sexual. Para
               					Salinas (2012), es más adecuado hablar de
               				“disidencia sexual” que de “diversidad sexual”, ya que esta última expresión incluye
               				la hegemónica heterosexual; conjuntamente, Mogrovejo
                  					(2008) sostiene que el concepto de diversidad sexual carece de sentido
               				crítico respecto del poder político de la heteronormatividad obligatoria.5 La académica señala que la
               				disidencia sexual es un término complejo desarrollado durante la última década
               para
               				nombrar y reivindicar identidades, prácticas culturales y movimientos políticos
               no
               				alineados con la norma socialmente impuesta de la heterosexualidad. Por su parte,
               la
               				expresión “desobediencia sexual” ha sido apropiada por el movimiento
               					Queer para llamar al abandono de ciertas prácticas
               				heterosexuales a través de la desobediencia a los dictados sociales que imponen
               un
               				régimen político de dominio sobre los cuerpos (Grupo
                  					de Trabajo Queer, 2005).
            

            Algunos de los movimientos identificados con esta posición proponen una revisión y
               				problematización de la construcción genérica de los hombres. Anclan sus propuestas
               				en un pensamiento asociado a la deconstrucción, como marco general, y al
               				desmantelamiento radical de los binarismos. Proclaman el abandono de dos aspectos
               				centrales de la masculinidad: principalmente la heterosexualidad y luego la
               				paternidad, que una práctica heterosexual podría implicar (Grupo de Trabajo Queer, 2005). Proponen acabar con el
               				metarrelato de la heterosexualidad y de la familia. Hacen un llamado al abandono
               de
               				cualquier práctica heterosexual, frente a la que manifiestan su rechazo. Proponen
               un
               				orden de género en que la heterosexualidad y las familias (con hijos) ya no formen
               				parte. En síntesis, en el reordenamiento de género propuesto, la no-heterosexualidad
               				pasa a ser la forma de relación erótico-afectiva valorada, y la heterosexualidad,
               la
               				desvalorada, e incluso inexistente.6
               			
            

            Para denunciar el orden de normalidad que la heterosexualidad impone sobre otras
               				sexualidades, se utilizan frases como “El eje del mal es heterosexual” acompañada
               				de: “abre tu culo y se abrirá tu mente” (Parole de
                  					Queer, 2015);7 y, en la
               				imagen de El Beisman (2015):
               				“Muerte al heteropatriarcado capitalista”.8
               			
            

         

         
               

         

      

   




Los discursos de algunos movimientos feministas radicales

            Los movimientos de mujeres y los movimientos feministas surgidos en la década de 1960
               				se planteaban lograr la igualdad de hombres y mujeres en diferentes planos de
               la
               				vida: en el mundo del trabajo, en la educación y en las tareas familiares/domésticas
               					(Badinter, 2003); en definitiva, la
               				igualdad de derechos y oportunidades en tanto seres humanos. Estos movimientos
               				reivindicaron para las mujeres las bases del desarrollo de sus derechos y la
               				libertad de decidir la dirección de sus vidas. Sin embargo, el mundo feminista
               es
               				amplio y diverso, y en su interior es posible identificar posiciones discursivas
               que
               				se ubican en lugares disímiles e incluso en declarada confrontación.9
               			
            

            Dentro del espectro de los movimientos feministas encontramos algunos que se
               				denominan radicales, donde se evidencia una intensa valoración de las mujeres
               y un
               				marcado rechazo hacia los hombres. También conocidos como separatistas, comparten
               				una visión dicotómica de los sexos. En los discursos que emiten, los binarismos
               				víctima/victimario, oprimidas/opresores han resultado útiles para definir otro
               				binarismo que se le corresponde, mujer/hombre. Prieto, Blasco y López Montalvo (2008) alertan sobre la visión
               				esencialista que define a los hombres como seres provistos de maldad (victimario,
               				opresor) y en la que continuamente están bajo sospecha. Para Badinter (2003), las feministas radicales han sentado a los
               				hombres en el podio de los permanentes acusados, poniendo a las mujeres en el
               de la
               				eterna víctima. Según Carrión (2015), una de
               				las expresiones de estos movimientos es el de sostener una visión de los hombres
               				como poseídos de una naturaleza satánica y afirmar que el abuso sobre las mujeres
               es
               				la característica de las relaciones que establecen con ellas.
            

            
               				Carrión (2015) cita un par de frases de dos
               				integrantes de este feminismo donde se expresa el desprecio hacia los hombres
               y el
               				anhelo destructivo: “Siento que el odiar a los hombres es un acto político viable
               y
               				honorable” (Robin Morgan) y “Bajo el patriarcado, cada hijo de cada mujer es su
               				traidor potencial y también el inevitable violador o explotador de otra mujer”
               				(Andrea Dworkin).
            

            Al entrar en Internet y buscar imágenes por “feminismo radical”, se
               				encuentran algunas que son recurrentes en cuanto aluden al carácter sexualmente
               				abusivo de los hombres. Por ejemplo, en La
                     						Juguera Magazine (2013) aparece la frase: “Tula violadora a
               				la licuadora”;10 y en #Revoluciónveganomarika (2016), sobre la ropa
               				va escrito: “Verga violadora a la licuadora”.11
               			
            

            En este discurso, dado que las violaciones de los hombres a las mujeres son cometidas
               				con el pene, es justamente este órgano sexual sobre el que se alerta. Con términos
               				como “la tula” o “la verga”, se hace alusión al pene, que representa el “arma”
               con
               				que los hombres agreden a las mujeres y ejercen su poder sobre ellas. Dado que
               la
               				sanción social a las violaciones y abusos sexuales por parte de los hombres, así
               				como las medidas legislativas para castigar esas agresiones, no resultan
               				suficientes, según estas consignas, son las mujeres mismas quienes deben actuar
               				destruyendo aquello que es un peligro y amenaza permanente, por lo cual llaman
               a la
               				destrucción de aquella parte del cuerpo de los hombres identificada como la
               				responsable de los abusos.
            

            En una línea más extrema, Valerie Solanas -considerada una de las feministas más
               				radicales de fines de la década de 1960- publica su Manifiesto
                  					Scum12 en 1968,13 donde explicita el desprecio hacia
               				los hombres: “Para decirlo con otras palabras, el macho es una mujer inacabada,
               un
               				aborto ambulante, un aborto en fase gene. Ser macho es ser deficiente; un deficiente
               				con la sensibilidad limitada” (Solanas, 1983, p.
                  					1). En su provocativo Manifiesto, Solanas nos presenta a
               				los hombres como seres egocéntricos, primitivos y dependientes de una sexualidad
               				incontrolada y peligrosa, incapaces de dar amor y afecto, y faltos de confianza
               en
               				sí mismos; los retrata como seres prescindibles. Solanas plantea que las mujeres
               				podrán ser realmente humanas solo si se alejan de los hombres. Presta especial
               				importancia a aquellas mujeres que llama SCUM.14 Sostiene que “desembarazarse de un hombre es un acto
               				de bondad y de justicia, altamente beneficioso para las mujeres, y es, a la vez,
               un
               				acto de misericordia” (Solanas, 1983, p. 22).
               				Este discurso invita explícitamente a las SCUM a violentar a los hombres: “Clavan
               un
               				cuchillo en el pecho del hombre o le hunden un picahielos en el culo después,
               si
               				saben que pueden largarse, en suma, aquellas que, según los parámetros de nuestra
               				cultura, son SCUM...” (Solanas, 1983, p.
                  				18).
            

            En el ejercicio de entrar a Internet y buscar imágenes para “feminismo radical”, es
               				posible encontrar algunas que llaman a la destrucción total de los hombres, a
               darles
               				muerte para prevenir la amenaza de violaciones sexuales y de agresiones de muerte
               				hacia las mujeres. En la imagen de Marmotas en el
                  					Bar (2016), en primer plano se lee: “Hombre muerto no viola” y en segundo
               				plano: “Aborta al macho”.15 En esa
               				misma línea, la imagen de Piñón (2016),
               				señala: “Ante la duda, tú la viuda”.16
               			
            

            Según esta posición, la alternativa para los hombres es convertirse en mujeres. Por
               				ello Solanas (1983) señala que, si los
               				hombres fuesen más inteligentes, harían investigaciones intensivas en la biología,
               				para que a través de operaciones cerebrales y en el sistema nervioso pudieran
               				transformar su cuerpo y su psique.
            

            En estos discursos, se considera al macho como una enfermedad que, gracias a los
               				avances en la genética, podrá ser eliminado de la reproducción, en tanto los hombres
               				se ven como una deficiencia que no debe seguir existiendo (Solanas, 1983). Su propuesta es concreta: exterminio de los
               				hombres y de la sociedad tal y cual se reproduce. Las SCUM encuentran aquí una
               				estrategia para el mundo que desean: un mundo sin hombres o en donde ellos les
               				obedezcan; un mundo donde tampoco existan esas mujeres-macho que se han rendido
               al
               				someterse a los hombres. La utopía es fundar un nuevo mundo, una sociedad de
               				mujeres, de mujeres SCUM.
            

            En una línea similar, aunque menos extrema, el activista feminista John Stoltenberg (2000), en su libro Negarse
                  					a ser un hombre. Ensayos sobre sexo y justicia, hace un llamado para
               				que los hombres pongan fin a la masculinidad. Recurriendo a argumentos sobre lo
               				nocivo de los hombres para el mundo y para las mujeres, sostiene que ellos deben
               				cambiar de manera radical. Alude a las violaciones sexuales, al genocidio perpetrado
               				por hombres, a las guerras propiciadas y realizadas por hombres, entre otros males.
               				Para este autor, si no se produce ese cambio radical, las mujeres como grupo
               				seguirán siendo explotadas: “las mujeres como grupo serán manipuladas en servicio
               a
               				los intereses económicos, sexuales y las prioridades psicológicas de los hombres”
               					(Stoltenberg, 2000, p. 69).
            

            Según Carrión (2015), la postura rígida y
               				totalitaria que presentan estos movimientos ha llevado a que se les tilde
               				peyorativamente de “feminazis”.17
               				Este discurso se basa en mostrar a los hombres -esencialmente constituidos- como
               				victimarios, opresores, violadores, abusivos y acosadores; y ha encontrado
               				resonancia en la academia, donde algunas autoras, al considerar que no es posible
               				emprender un exterminio de los hombres, proponen el objetivo de cambiar o reprimir
               				su sexualidad, donde radicaría esencialmente su maldad. Algunas académicas
               				feministas radicales se han encargado de promover proyectos de ley que permitan
               la
               				censura de todo lo que huela a sexual. Según Badinter
                  					(2003) es en esa ala del feminismo estadounidense donde mayormente se ha
               				defendido estos planteamientos y se ha llegado a tener un importante poder
               				político.
            

            A finales de la década de 1980, en Estados Unidos, Andrea Dworkin y Catherine
               				MacKinnon elaboraron -junto a conservadores y republicanos- proyectos de ley que
               				pusieron en el centro el tema del sometimiento sexual de las mujeres en fenómenos
               				como la violación, el acoso sexual y la pornografía, para promover duras sanciones
               				al respecto. Este fue un punto de tensión entre feministas radicales y feministas
               				liberales, pues para las segundas, estos proyectos de ley atentaban contra la
               				libertad sexual y se encontraban muy cercanos a la censura (Badinter, 2003).
            

            En el intento por derribar la desigualdad que han vivido las mujeres en el mundo,
               					Badinter (2003) nos alerta que las
               				feministas radicales han declarado la guerra a los hombres. La autora advierte
               que
               				el discurso destructor está separado apenas por una delgada línea de posturas
               				conservadoras, especialmente cuando se trata de la domesticación de la sexualidad
               y
               				la aprobación de la censura.
            

            En este contexto, el desmantelamiento de los hombres es realizado como develamiento,
               				como denuncia que da cuenta de una naturaleza perversa, e incluso defectuosa,
               				inherente de los hombres. Aquí el discurso más radical llama a su destrucción,
               ya
               				que se les considera esencialmente abusivos y agresivos. Y si eso no fuera posible,
               				proclama al menos la destrucción de su “arma” genital, el pene. En una posición
               				menos radical, cabe la posibilidad de “un nuevo hombre”, donde se ejerza un control
               				sobre ellos, y tengan apaciguado su deseo sexual. El objetivo es construir un
               nuevo
               				orden de género, en donde las mujeres vivan libres de los peligros ocasionados
               por
               				los hombres y ellos respondan a las decisiones de las mujeres, quienes estarían
               				mejor dotadas para tomarlas.
            

         

         
               

      

      

   




Conclusiones

            El análisis nos muestra un primer acercamiento entre tres posiciones discursivas,
               				especialmente en su lucha por desmantelar y transformar el orden de género
               				dominante; por evidenciar -para luego deconstruir- cómo las formaciones discursivas
               				que imperan en la sociedad constriñen, limitan y aplastan otros discursos posibles.
               				Sin embargo, hay posiciones que se distancian del objetivo que se plantean tras
               ese
               				proceso de revisión.
            

            Algunas de las organizaciones y movimientos de nuevas masculinidades apuntan hacia
               				una deconstrucción de los hombres a través de la desnaturalización de la
               				masculinidad aprendida e internalizada en el curso de sus vidas, la cual les permita
               				la (re)construcción de nuevas formas de ser, con nuevos contenidos genéricos.
               Con la
               				deconstrucción apuntan a lograr una mejor convivencia, a partir de nuevas y mejores
               				formas de relación con las mujeres y con otros hombres.
            

            Ciertos movimientos de disidencia y desobediencia sexual denuncian principalmente
               un
               				orden de género que se ha construido con base en la heteronormatividad; en ese
               				sentido, la heterosexualidad y la familia, derivadas de la heteronormatividad,
               son
               				los aspectos centrales de la revisión y lo primero que se debe abandonar. Este
               tipo
               				de discurso puede considerarse uno de destrucción de la masculinidad, en tanto
               la
               				heterosexualidad y la paternidad representan ejes centrales en los mandatos sociales
               				sobre la masculinidad tradicional.
            

            En el tercer caso estudiado, el de los feminismos radicales, la revisión de los
               				hombres es realizada para evidenciarlos y denunciarlos como seres perversos,
               				esencialmente agresores sexuales. En este universo discursivo, el nuevo orden
               				proclamado es aquel donde las mujeres se encontrarían en una posición de mayor
               				valoración respecto de los hombres y en donde sería posible prescindir de ellos
               o al
               				menos de su sexualidad deseante.
            

            ¿Qué pasa entonces con el objetivo de la igualdad? En la primera posición apreciamos
               				que, efectivamente, esa parece ser la aspiración; en las dos posiciones siguientes
               				ese objetivo parece no importar.. En los tres tipos de discurso se plantean
               				reordenamientos de género, pero solo en el primero el nuevo orden apunta a la
               				igualdad entre seres humanos; en los dos siguientes, el orden se invierte, las
               				posiciones valoradas son las anteriormente desvaloradas.
            

            Entre los movimientos aquí aludidos hay unos que intentan ser la voz de aquellos que
               				han sufrido las consecuencias de un orden de género que impone sus reglas, que
               han
               				estado expuestos a procedimientos de control y delimitación de sus discursos.
               Sin
               				embargo, su lucha toma en algunos casos un giro radical y algunas perspectivas
               que
               				intentaban mostrar la diversidad de configuraciones, orientaciones o identidades,
               				terminan por excluir y, en ocasiones, se propondrían acabar con todo lo que
               				representa al dominador, al opresor, que puede tomar figura de hombre, de pene,
               de
               				heterosexualidad o de familia.
            

            Retomo aquí las palabras de Carmen González (en el prólogo para Derrida, 2008) cuando nos recuerda que no todas las versiones
               				son igual de válidas, ni todas las interpretaciones deben serlo tampoco. En los
               				planteamientos foucaultianos y derridianos se reconoce el aliento liberador; sin
               				embargo, podrían estar entendiéndose de una manera que conduzca a acentuar la
               				desigualdad y el conflicto entre sujetos y entre grupos; de ahí el posible abismo.
               				Desde una teoría crítica del reconocimiento, hay que distinguir aquellas versiones
               				que promueven la igualdad de aquellas que la retardan o socavan. Nancy Fraser (1997) sostiene que las propuestas que
               				no promueven el respeto por los derechos humanos fundamentales son inaceptables.
               Más
               				que deconstructivas, pueden resultar demoledoras en el camino hacia la igualdad
               y el
               				respeto humanos.
            

            El cuestionamiento del orden de género, la deconstrucción de los hombres, de la
               				masculinidad, de la sexualidad y el deseo, son objetivos políticos de innegable
               				valor; sin embargo en el proceso, algunas versiones acaban desvalorando y atentando
               				contra los mismos seres humanos al pretender que se instale un discurso igualmente
               				dominante, amparado en separatismos, esencialismos y nuevas naturalizaciones.
               				Discursos de esa índole deterioran las relaciones sociales, al oponer como
               				adversarios a hombres y mujeres, así como a heterosexuales y personas de otras
               				orientaciones sexuales.
            

            La propuesta heidegeriana y derridiana de la destrucción/deconstrucción es asumida
               en
               				sentido negativo, y no como la tarea intelectual a la que invitan los filósofos.
               				Dicha tarea está alejada de esencialismos y naturalizaciones, y apuesta por el
               				desmontaje de las condiciones sociales que posibilitaron/originaron la emergencia
               y
               				sedimentación de las interpretaciones heredadas y dominantes. En contraste, ciertas
               				posiciones discursivas disidentes y radicales aluden a la abolición de la diferencia
               				sin discutir la historicidad de los procesos que las han originado, perpetuado
               y
               				montado.
            

            La tarea deconstructiva, genealógica, de los hombres y la masculinidad, tiene que
               				recurrir a la historia de su constitución para luego revisar qué aspectos de la
               				masculinidad resultan dañinos para la sociedad, y bajo qué estrategia se
               				desmontarían y se reconstruiría una masculinidad que permita a hombres y mujeres
               una
               				mejor convivencia. Lo mismo para la heterosexualidad: la tarea es develar su origen
               				y cuestionar su imposición como la única forma de orientación y práctica
               				erótico-afectiva.
            

            Dentro de los movimientos sociales preocupados por las temáticas de género,
               				sexualidades y feminismo, encontramos posiciones antiesencialistas,
               				desdiferenciadoras, construccionistas, que explicitan la lucha contra una estructura
               				social construida sobre un orden de género asimétrico social y culturalmente (Fraser, 1997). Posiciones que no van en contra
               				de los hombres, pero sí buscan transformar la masculinidad que destruye y afecta
               				tanto a mujeres como a hombres; que no pretenden acabar con la heterosexualidad,
               				pero sí con la heteronormatividad.18
               			
            

            Sostengo que la meta ético-política de las ciencias sociales y humanas -en su
               				proyecto emancipatorio- es contribuir al bienestar de la humanidad y no a su
               				destrucción, como demolición o aniquilamiento; sino que, desde una perspectiva
               				crítica, cuestione y desnaturalice aquello visto como obvio y natural. El propósito
               				es promover una mejor convivencia considerando la diversidad humana, y toda
               				diversidad convive dentro del marco del respeto. Lyotard (2000) probablemente diría que esta es una metanarrativa que,
               				aunque emancipadora, es cuestionable en tanto gran relato que se impone frente
               a
               				otras narrativas. Sin embargo, a Lyotard le “molesta permitir que las narrativas
               que
               				mantienen unida nuestra cultura hagan su trabajo” (Rorty, 2001, p. 259).
            

            Comparto una perspectiva de las ciencias humanas como facilitadoras del
               				entendimiento. Por ello me adhiero a los planteamientos de un feminismo que ve
               a las
               				mujeres como un colectivo de personas, con vidas y aspiraciones diversas, que
               				incluye también a los hombres; unidos ambos en una lucha común por la igualdad
               de
               				condiciones y oportunidades para los seres humanos. Tomando las palabras de Nancy
               					Fraser (1996), el camino es la paridad
               				participativa como núcleo normativo de justicia, donde “la norma es que todos
               los
               				miembros (adultos) de la sociedad interactúen entre ellos como iguales” (p. 32).
               				Concuerdo con Tena (2016) cuando señala que
               				la agenda feminista debe contemplar como objeto de estudio las relaciones desiguales
               				de género que oprimen a las mujeres y a lo femenino, con el propósito de avanzar
               				hacia la igualdad para beneficio también de los hombres. En ese sentido, la tarea
               de
               				este feminismo es generar espacios conjuntos entre seres humanos diversos, en
               donde
               				esas visiones y aspiraciones diversas sean puestas en la mesa y se acuerden los
               				caminos para alcanzar la igualdad.
            

         

      

      
         
               
                  

         

         

      
      

   





Referencias

               
                  
                     
                        1 
                              

                     

                     
                        
                              Badinter, Elisabeth. (2003). Hombres y mujeres. Cómo salir
                              						del camino equivocado. Buenos Aires: Fondo de Cultura
                           					Económica.
                        

                              
                           						Elisabeth Badinter
                           					2003Hombres y mujeres. Cómo salir del camino equivocadoBuenos AiresFondo de Cultura
                           Económica
                        

                     

                  

                  
                     
                        2 
                              

                     

                     
                        
                              Badinter, Elisabeth. (1993). XY: La identidad
                              						masculina. Madrid: Alianza Editorial.
                        

                              
                           						Elisabeth Badinter
                           					1993XY: La identidad masculinaMadridAlianza Editorial
                        

                     

                  

                  
                     
                        3 
                              

                     

                     
                        
                              Barker, Gary. (2014). Inclusión de los hombres y las masculinidades
                           					en las políticas públicas para pro-mover la equidad de género. En AECID, UNFPA,
                           					MESAGEN, MIMP y UPCH (eds.), Seminario in-ternacional: masculinidades y
                              						políticas públicas. Varones en la prevención de la violencia de
                              						género (pp. 65-73). Lima, Perú: AECID, UNFPA, MESAGEN, MIMP,
                           					UPCH.
                        

                              
                           						Gary Barker
                           					2014Inclusión de los hombres y las masculinidades en las políticas
                           						públicas para pro-mover la equidad de género
                           						AECID
                           						UNFPA
                           						MESAGEN
                           						MIMP
                           						UPCH
                           					Seminario in-ternacional: masculinidades y políticas públicas. Varones
                           						en la prevención de la violencia de género6573Lima, PerúAECIDUNFPAMESAGENMIMPUPCH
                        

                     

                  

                  
                     
                        4 
                              

                     

                     
                        
                              Cadena-Roa, Jorge. (2016). Las organizaciones de los movimientos
                           					sociales y los movimientos sociales en México, 2000-2014.
                           						Boletín N°1. Análisis. Biblioteca virtual de Fundación
                           					Friedrich Ebert en México. Recuperado el 2 de julio de 2017 de http://library.fes.de/pdf-files/bueros/mexiko/12452.pdf
                           					.
                        

                              
                           						Jorge Cadena-Roa
                           					2016Las organizaciones de los movimientos sociales y los movimientos
                           						sociales en México, 2000-2014Boletín N°1. AnálisisBiblioteca virtual de Fundación
                           Friedrich Ebert en
                           						México2 de
                           						julio de 2017http://library.fes.de/pdf-files/bueros/mexiko/12452.pdf

                     

                  

                  
                     
                        5 
                              

                     

                     
                        
                              Carrión, Viviana. (2015). “Feminazis” (We Can Do It!) B. La moda
                           					extremista del pensamiento feminista postmoderno. Revista
                              						Latinoamericana de Ensayo. Recuperado el 15 de julio de 2017 de
                           						https://critica.cl/ciencias-sociales/%E2%80%9Cfeminazis%E2%80%9D-we-can-do-it-la-moda-extremista-del-pensamiento-feminista-postmoderno
                           					.
                        

                              
                           						Viviana Carrión
                           					2015“Feminazis” (We Can Do It!) B. La moda extremista del pensamiento
                           						feminista postmodernoRevista Latinoamericana de Ensayo15 de
                           						julio de 2017https://critica.cl/ciencias-sociales/%E2%80%9Cfeminazis%E2%80%9D-we-can-do-it-la-moda-extremista-del-pensamiento-feminista-postmoderno

                     

                  

                  
                     
                        6 
                              

                     

                     
                        
                              Connell, Raewyn. (1995). La organización social de la masculinidad.
                           					En Teresa Valdés, y José Olavarría (comps.), Masculinidad/es: poder y
                              						crisis (pp. 31-48). ISIS-FLACSO: Ediciones de las Mujeres N°
                           					24.
                        

                              
                           						Raewyn Connell
                           					1995La organización social de la masculinidad
                           						Teresa Valdés
                           						José Olavarría
                           					Masculinidad/es: poder y crisis3148ISISFLACSOEdiciones de las Mujeres24
                        

                     

                  

                  
                     
                        7 
                              

                     

                     
                        
                              Derrida, Jacques. (2008). De la gramatología.
                           					México: Siglo XXI.
                        

                              
                           						Jacques Derrida
                           					2008De la gramatologíaMéxicoSiglo XXI
                        

                     

                  

                  
                     
                        8 
                              

                     

                     
                        
                              Derrida, Jacques. (1989). Márgenes de la filosofía.
                           					Madrid: Ediciones Cátedra.
                        

                              
                           						Jacques Derrida
                           					1989Márgenes de la filosofíaMadridEdiciones Cátedra
                        

                     

                  

                  
                     
                        9 
                              

                     

                     
                        
                              Díaz, María Teresa. (2016). Plataforma de hombres cubanos: una
                           					experiencia para el bienestar. Revista Punto Género, 1(6),
                           					29-40. http://dx.doi.org/10.5354/0719-0417.2016.42914.
                        

                              
                           						María Teresa Díaz
                           					2016Plataforma de hombres cubanos: una experiencia para el
                           						bienestarRevista Punto Género16294010.5354/0719-0417.2016.42914
                        

                     

                  

                  
                     
                        10 
                              

                     

                     
                        
                              El Beisman. (2015, 6 de marzo). De nacer mujer a devenir lesbiana.
                           					Recuperado el 25 de julio de 2017 de http://www.elbeisman.com/article.php?action=read&id=611
                           					.
                        

                              
                           						El Beisman
                           					2015De nacer mujer a devenir lesbiana25 de
                           						julio de 2017http://www.elbeisman.com/article.php?action=read&id=611

                     

                  

                  
                     
                        11 
                              

                     

                     
                        
                              Fraser, Nancy. (1997). Iustitia Interrupta. Reflexiones
                              						críticas desde la posición “postsocialista”. Bogotá: Siglo del
                           					Hombre Editores-Universidad de Los Andes, Facultad de Derecho.
                        

                              
                           						Nancy Fraser
                           					1997Iustitia Interrupta. Reflexiones críticas desde la posición
                           						“postsocialista”BogotáSiglo del Hombre EditoresUniversidad de Los Andes, Facultad
                           de Derecho
                        

                     

                  

                  
                     
                        12 
                              

                     

                     
                        
                              Fraser, Nancy. (1996). Redistribución y reconocimiento: hacia una
                           					visión integrada de justicia de género. Revista Internacional de
                              						Filosofía Política (8), 18-40. Recuperado el 10 de mayo de 2018 de
                           						http://e-spacio.uned.es/fez/eserv.php?pid=bibliuned:filopoli-1996-8-822568E8-D884-BC64-274D-3C464F9C410B&dsID=redistribucion_reconocimiento.pdf
                           					.
                        

                              
                           						Nancy Fraser
                           					1996Redistribución y reconocimiento: hacia una visión integrada de
                           						justicia de géneroRevista Internacional de Filosofía Política8184010 de
                           						mayo de 2018http://e-spacio.uned.es/fez/eserv.php?pid=bibliuned:filopoli-1996-8-822568E8-D884-BC64-274D-3C464F9C410B&dsID=redistribucion_reconocimiento.pdf

                     

                  

                  
                     
                        13 
                              

                     

                     
                        
                              Figueroa-Perea, Juan Guillermo. (2016). Algunas reflexiones para
                           					dialogar sobre el patriarcado desde el estudio y el trabajo con varones y
                           					masculinidades. Sexualidad, Salud y Sociedad - Revista
                              						Latinoamericana, 1(22), 221-248. Recuperado el 30 de junio de 2017
                           					de https://goo.gl/i82ouj .
                        

                              
                           						Juan Guillermo Figueroa-Perea
                           					2016Algunas reflexiones para dialogar sobre el patriarcado desde el
                           						estudio y el trabajo con varones y masculinidadesSexualidad, Salud y Sociedad
                           - Revista Latinoamericana12222124830 de
                           						junio de 2017https://goo.gl/i82ouj

                     

                  

                  
                     
                        14 
                              

                     

                     
                        
                              Foucault, Michel. (2010). El orden del discurso.
                           					Barcelona: Fábula Editores.
                        

                              
                           						Michel Foucault
                           					2010El orden del discursoBarcelonaFábula Editores
                        

                     

                  

                  
                     
                        15 
                              

                     

                     
                        
                              Foucault, Michel. (2002). La arqueología del saber.
                           					Buenos Aires: Siglo XXI.
                        

                              
                           						Michel Foucault
                           					2002La arqueología del saberBuenos AiresSiglo XXI
                        

                     

                  

                  
                     
                        16 
                              

                     

                     
                        
                              Garda, Roberto. (2014). La inclusión de los hombres en las políticas
                           					públicas con perspectiva de género. En AECID, UNFPA, MESAGEN, MIMP y UPCH
                           					(eds.), Seminario Internacional: Masculinidades y Políticas Públicas.
                              						Varones en la prevención de la violencia de género (pp. 74-85).
                           					Lima, Perú: AE-CID, UNFPA, MESAGEN, MIMP, UPCH.
                        

                              
                           						Roberto Garda
                           					2014La inclusión de los hombres en las políticas públicas con
                           						perspectiva de género
                           						AECID
                           						UNFPA
                           						MESAGEN
                           						MIMP
                           						UPCH
                           					Seminario Internacional: Masculinidades y Políticas Públicas. Varones en
                           						la prevención de la violencia de género7485Lima, PerúAE-CIDUNFPAMESAGENMIMPUPCH
                        

                     

                  

                  
                     
                        17 
                              

                     

                     
                        
                              Grondin, Jean. (2008). Hermenéutica y deconstrucción. En J. Grondin,
                           						¿Qué es la hermenéutica? (pp.127-147). Madrid:
                           					Herder.
                        

                              
                           						Jean Grondin
                           					2008Hermenéutica y deconstrucción
                           						J. Grondin
                           					¿Qué es la hermenéutica?127147MadridHerder
                        

                     

                  

                  
                     
                        18 
                              

                     

                     
                        
                              Grupo de Trabajo Queer. (2005). El eje del mal es heterosexual.
                           					Figuraciones, movimientos y prácticas feministas queer. Madrid: Traficantes de
                           					sueños. Recuperado el 25 de julio de 2017 de https://www.traficantes.net/sites/default/files/pdfs/El%20eje%20del%20mal-TdS.pdf
                           					.
                        

                              
                           						Grupo de Trabajo Queer
                           					2005El eje del mal es heterosexual. Figuraciones, movimientos y prácticas
                           						feministas queerMadridTraficantes de sueños25 de
                           						julio de 2017https://www.traficantes.net/sites/default/files/pdfs/El%20eje%20del%20mal-TdS.pdf

                     

                  

                  
                     
                        19 
                              

                     

                     
                        
                              Heidegger, Martin. (2012). El ser y el riempo.
                           					Buenos Aires: Fondo de Cultura Económica .
                        

                              
                           						Martin Heidegger
                           					2012El ser y el riempoBuenos AiresFondo de Cultura Económica
                        

                     

                  

                  
                     
                        20 
                              

                     

                     
                        
                              Infante, Marta; Matus, Claudia y Vizcarra, Ruby. (2011). Razonando
                           					sobre la idea de diferencia en las políticas educativas chilenas.
                           						Universum, 26(2), 143-166.
                           					http://dx.doi.org/10.4067/S0718-23762011000200008.
                        

                              
                           						Marta Infante
                           						Claudia Matus
                           						Ruby Vizcarra
                           					2011Razonando sobre la idea de diferencia en las políticas educativas
                           						chilenasUniversum26214316610.4067/S0718-23762011000200008
                        

                     

                  

                  
                     
                        21 
                              

                     

                     
                        
                              Íñiguez, Lupicinio. (2005). Nuevos debates, nuevas ideas y nuevas
                           					prácticas en la psicología social de la era “post-construccionista”.
                           						Athenea Digital, 8. Recuperado el 30 de junio de 2017 de
                           						https://ddd.uab.cat/pub/athdig/15788946n8/15788946n8a15.pdf
                           					.
                        

                              
                           						Lupicinio Íñiguez
                           					2005Nuevos debates, nuevas ideas y nuevas prácticas en la psicología
                           						social de la era “post-construccionista”Athenea Digital830 de
                           						junio de 2017https://ddd.uab.cat/pub/athdig/15788946n8/15788946n8a15.pdf

                     

                  

                  
                     
                        22 
                              

                     

                     
                        
                              Keijzer, Benno. (1997). El varón como factor de riesgo:
                           					Masculinidad, salud mental y salud reproductiva. En Esperanza Tuñón (coord.),
                           						Género y salud en el Sureste de México. Villahermosa:
                           					ECOSUR y UJAD.
                        

                              
                           						Benno Keijzer
                           					1997El varón como factor de riesgo: Masculinidad, salud mental y
                           						salud reproductiva
                           						Esperanza Tuñón
                           					Género y salud en el Sureste de MéxicoVillahermosaECOSURUJAD
                        

                     

                  

                  
                     
                        23 
                              

                     

                     
                        
                              Keijzer, Benno. (2006). Hasta donde el cuerpo aguante: género,
                           					cuerpo y salud masculina. Revista La Manzana, 1 (1), (s/i).
                           					Recuperado 2 de julio de 2017 de http://www.estudiosmasculinidades.buap.mx/paginas/reporteBenodekeijzer.htm
                           					.
                        

                              
                           						Benno Keijzer
                           					2006Hasta donde el cuerpo aguante: género, cuerpo y salud
                           						masculinaRevista La Manzana112 de
                           						julio de 2017http://www.estudiosmasculinidades.buap.mx/paginas/reporteBenodekeijzer.htm

                     

                  

                  
                     
                        24 
                              

                     

                     
                        
                              La Juguera Magazine. (2013, 10 de octubre). Caminata del silencio,
                           					contra el femicidio. Recuperado el 25 de julio de 2017 de https://lajugueramagazine.cl/caminata-del-silencio-contra-el-femicidio/
                           					.
                        

                              
                           						La Juguera Magazine
                           					2013Caminata del silencio, contra el femicidio25 de
                           						julio de 2017https://lajugueramagazine.cl/caminata-del-silencio-contra-el-femicidio/

                     

                  

                  
                     
                        25 
                              

                     

                     
                        
                              Lyotard, Jean-François. (2000). La condición
                              						postmoderna. Madrid: Cátedra.
                        

                              
                           						Jean-François Lyotard
                           					2000La condición postmodernaMadridCátedra
                        

                     

                  

                  
                     
                        26 
                              

                     

                     
                        
                              Marmotas en el Bar. (6 de marzo de 2016). Hombre muerto no viola.
                           					Recuperado el 25 de julio de 2017 de https://www.facebook.com/CorrupcionChile/photos/a.385148374991505.1073741828.385144628325213/533931540113187/?type=3&theater
                           					.
                        

                              
                           						Marmotas en el Bar
                           					2016Hombre muerto no viola25 de
                           						julio de 2017https://www.facebook.com/CorrupcionChile/photos/a.385148374991505.1073741828.385144628325213/533931540113187/?type=3&theater

                     

                  

                  
                     
                        27 
                              

                     

                     
                        
                              MenEngage. (2014). Hombres, masculinidades y cambios en el poder. Un
                           					documento sobre la participación de los hombres en la igualdad de género desde
                           					Beijing 1995 hasta el año 2015. Recuperado el 2 de julio de 2017 de https://goo.gl/Dm9iho .
                        

                              
                           						MenEngage
                           					2014Hombres, masculinidades y cambios en el poder. Un documento sobre la
                           						participación de los hombres en la igualdad de género desde Beijing 1995
                           						hasta el año 20152 de
                           						julio de 2017https://goo.gl/Dm9iho

                     

                  

                  
                     
                        28 
                              

                     

                     
                        
                              Mogrovejo, Norma. (2008). Diversidad sexual, un concepto
                           					problemático. Perspectivas 18, 62-71. Recuperado el 30 de abril
                           					de 2018 de http://revistas.unam.mx/index.php/ents/article/viewFile/19577/18571
                           					.
                        

                              
                           						Norma Mogrovejo
                           					2008Diversidad sexual, un concepto problemáticoPerspectivas18627130 de
                           						abril de 2018http://revistas.unam.mx/index.php/ents/article/viewFile/19577/18571

                     

                  

                  
                     
                        29 
                              

                     

                     
                        
                              Núñez Noriega, Guillermo. (2017). Abriendo brecha. 25 años
                              						de estudios de género de los hombres y masculinidades en México
                              						(1990-2014). México: CIAD.
                        

                              
                           						Guillermo Núñez Noriega
                           					2017Abriendo brecha. 25 años de estudios de género de los hombres y
                           						masculinidades en México (1990-2014)MéxicoCIAD
                        

                     

                  

                  
                     
                        30 
                              

                     

                     
                        
                              Núñez Noriega, Guillermo. (2013). Diversidad sexual (y amorosa).
                           					Recuperado el 30 de abril de 2018 de https://www.uv.mx/cendhiu/files/2013/08/Lectura-Homofobia-y-Discriminacion.pdf
                           					.
                        

                              
                           						Guillermo Núñez Noriega
                           					2013Diversidad sexual (y amorosa)30 de
                           						abril de 2018https://www.uv.mx/cendhiu/files/2013/08/Lectura-Homofobia-y-Discriminacion.pdf

                     

                  

                  
                     
                        31 
                              

                     

                     
                        
                              Parole de Queer. (2015). El eje del mal es heterosexual. Recuperado
                           					el 25 de julio de 2017 en http://paroledequeer.blogspot.cl/2015/07/el-eje-del-mal-es-heterosexual.html
                           					.
                        

                              
                           						Parole de Queer
                           					2015El eje del mal es heterosexual25 de
                           						julio de 2017http://paroledequeer.blogspot.cl/2015/07/el-eje-del-mal-es-heterosexual.html

                     

                  

                  
                     
                        32 
                              

                     

                     
                        
                              Piñon, Corina. (2016, 31 de marzo). Feminismo radical... ¿o
                           					misandría? Onda feminista. Recuperado el 25 de julio de 2017 de https://ondafeminista.com/2016/03/31/feminismo-radical-o-misandria/
                           					.
                        

                              
                           						Corina Piñon
                           					2016Feminismo radical... ¿o misandría?Onda feminista25 de
                           						julio de 2017https://ondafeminista.com/2016/03/31/feminismo-radical-o-misandria/

                     

                  

                  
                     
                        33 
                              

                     

                     
                        
                              Prieto, José, Blasco Ricardo y López Montalvo, Gerardo. (2008). El
                           					discreto encanto de ser masculino. Papeles del Psicólogo,
                           						29(2), 229-241. Recuperado el 30 de agosto de 2017 de
                           						http://www.redalyc.org/pdf/778/77829210.pdf .
                        

                              
                           						José Prieto
                           						Blasco Ricardo
                           						Gerardo López Montalvo
                           					2008El discreto encanto de ser masculinoPapeles del Psicólogo29222924130 de
                           						agosto de 2017http://www.redalyc.org/pdf/778/77829210.pdf

                     

                  

                  
                     
                        34 
                              

                     

                     
                        
                              Puyalón de Cuchas. (26 de abril de 2017). Taller nuevas
                           					masculinidades. Recuperado el 26 de julio de 2017 de https://twitter.com/gaschangel .
                        

                              
                           						Puyalón de Cuchas
                           					2017Taller nuevas masculinidades26 de
                           						julio de 2017https://twitter.com/gaschangel

                     

                  

                  
                     
                        35 
                              

                     

                     
                        
                              Ramírez Rodríguez, Juan Carlos y Gutiérrez de la Torre, Norma
                           					Celina. (2015). De hombres a favor de la igualdad de género: apuntes
                              						para una agenda. Guadalajara: Universidad de
                           					Guadalajara.
                        

                              
                           						Juan Carlos Ramírez Rodríguez
                           						Norma Celina Gutiérrez de la Torre
                           					2015De hombres a favor de la igualdad de género: apuntes para una
                           						agendaGuadalajaraUniversidad de Guadalajara
                        

                     

                  

                  
                     
                        36 
                              

                     

                     
                        
                              #Revoluciónveganomarika. (26 de noviembre de 2016). Verga violadora
                           					a la licuadora. The Picta Online Instagram Posts Viewer. Recuperado el 27 de
                           					Julio de 2017 de http://www.thepicta.com/media/1392199849880911904_707532304
                           					.
                        

                              
                           						#Revoluciónveganomarika
                           					2016Verga violadora a la licuadoraThe Picta Online Instagram Posts Viewer27 de
                           						Julio de 2017http://www.thepicta.com/media/1392199849880911904_707532304

                     

                  

                  
                     
                        37 
                              

                     

                     
                        
                              Rorty, Richard. (2001). Habermas y Lyotard sobre la postmodernidad.
                           					En A. Giddens et al
                           					.,
                           					Habermas y la modernidad (pp. 253-276). Madrid: Cátedra
                           					.
                        

                              
                           						Richard Rorty
                           					2001Habermas y Lyotard sobre la postmodernidad
                           						A. Giddens
                           						
                           					Habermas y la modernidad253276MadridCátedra
                        

                     

                  

                  
                     
                        38 
                              

                     

                     
                        
                              Rubin, Gayle. (1986). El tráfico de mujeres: notas sobre la
                           					“economía política” del sexo. Revista Nueva Antropología,
                           					VIII(30), 95-145.
                        

                              
                           						Gayle Rubin
                           					1986El tráfico de mujeres: notas sobre la “economía política” del
                           						sexoRevista Nueva AntropologíaVIII3095145
                        

                     

                  

                  
                     
                        39 
                              

                     

                     
                        
                              Salinas, Héctor. (2012). El movimiento de disidencia sexual en
                           					México: un panorama general desde el activismo, las instancias sociales y el
                           					gobierno. Ponencia presentada al I Coloquio internacional de saberes
                           					contemporáneos desde la diversidad sexual: teoría, crítica, praxis. Facultad
                           de
                           					Humanidades y Artes (UNR) - Rosario, Argentina, 28 y 29 de junio. Recuperado
                           el
                           					15 de julio de 2017 de http://www.puds.unr.edu.ar/wp-content/uploads/2014/06/SALINAS-HERNANDEZ-H%C3%A9ctor-Miguel.pdf
                           					.
                        

                              
                           						Héctor Salinas
                           					2012El movimiento de disidencia sexual en México: un panorama general desde
                           						el activismo, las instancias sociales y el gobiernoIColoquio internacional de
                           saberes contemporáneos desde la diversidad
                           						sexual: teoría, crítica, praxisFacultad de Humanidades y Artes (UNR)Rosario,
                           Argentina15 de
                           						julio de 2017http://www.puds.unr.edu.ar/wp-content/uploads/2014/06/SALINAS-HERNANDEZ-H%C3%A9ctor-Miguel.pdf

                     

                  

                  
                     
                        40 
                              

                     

                     
                        
                              Serret, Estela. (2016). Igualdad y diferencia: la falsa dicotomía de
                           					la teoría y la política feministas. Debate Feminista, 52,
                           					18-33. http://dx.doi.org/10.1016/j.df.2016.09.001.
                        

                              
                           						Estela Serret
                           					2016Igualdad y diferencia: la falsa dicotomía de la teoría y la
                           						política feministasDebate Feminista52183310.1016/j.df.2016.09.001
                        

                     

                  

                  
                     
                        41 
                              

                     

                     
                        
                              Solanas, Valerie. (1983). Scum Manifiesto. México: Grupo de Estudio
                           					del Matriarcado. Recuperado el 15 de julio de 2017 de http://www.iztacala.unam.mx/errancia/v1/PDFS_1/POLIETICAS6_SCUMMANIFESTO.pdf
                           					.
                        

                              
                           						Valerie Solanas
                           					1983Scum Manifiesto. México: Grupo de Estudio del Matriarcado15 de
                           						julio de 2017http://www.iztacala.unam.mx/errancia/v1/PDFS_1/POLIETICAS6_SCUMMANIFESTO.pdf

                     

                  

                  
                     
                        42 
                              

                     

                     
                        
                              Soto Guzmán, Gonzalo. (2014). Semblanza histórica de asociaciones de
                           					hombres de habla hispana que abogan por la igualdad, resignifican lo masculino
                           y
                           					luchan contra la violencia de género. Prisma Social, (13),
                           					944-959. Recuperado el 12 de mayo de 2018 de http://www.redalyc.org/pdf/3537/353744532025.pdf.
                        

                              
                           						Gonzalo Soto Guzmán
                           					2014Semblanza histórica de asociaciones de hombres de habla hispana
                           						que abogan por la igualdad, resignifican lo masculino y luchan contra la
                           						violencia de géneroPrisma Social13944959http://www.redalyc.org/pdf/3537/353744532025.pdf

                     

                  

                  
                     
                        43 
                              

                     

                     
                        
                              Subirats, Marina y Tomé, Amparo. (2010). Balones fuera.
                              						Reconstruir los espacios desde la coeducación. Barcelona: Octaedro.
                           					Recuperado el 15 de agosto de 2017 de http://www.octaedro.com/pdf/10104.pdf .
                        

                              
                           						Marina Subirats
                           						Amparo Tomé
                           					2010Balones fuera. Reconstruir los espacios desde la coeducaciónBarcelonaOctaedro15
                           de
                           						agosto de 2017http://www.octaedro.com/pdf/10104.pdf

                     

                  

                  
                     
                        44 
                              

                     

                     
                        
                              Stoltenberg, John. (2000). Refusing to be a man. Essays on sex and
                           					justice. Londres: UCL. Recuperado el 30 de julio de 2017 de de http://www.feministes-radicales.org/wp-content/uploads/2010/11/Stoltenberg-Refusing-to-be-a-Man.pdf
                           					.
                        

                              
                           						John Stoltenberg
                           					2000Refusing to be a man. Essays on sex and justiceLondresUCL30 de
                           						julio de 2017http://www.feministes-radicales.org/wp-content/uploads/2010/11/Stoltenberg-Refusing-to-be-a-Man.pdf

                     

                  

                  
                     
                        45 
                              

                     

                     
                        
                              Trabajo Social Cuenca. (2015, 6 de febrero). Deconstrucción de
                           					género. Decálogo de comportamiento para hombres que participan en espacios
                           					feministas ¿Probamos? Recuperado el 15 de julio de 2017 de  Decálogo de
                           						comportamiento para hombres que participan en espacios feministas ¿Probamos?
                           						Recuperado el 15 de julio de 2017 de http://trabajosocialencuenca.blogspot.cl/2015/02/deconstruccion-de-genero-decalogo-de.html
                           					.
                        

                              
                           						Trabajo Social Cuenca
                           					2015Deconstrucción de género. Decálogo de comportamiento para hombres que
                           						participan en espacios feministas ¿Probamos?15 de
                           						julio de 2017 Decálogo de comportamiento para hombres que participan en espacios
                           						feministas ¿Probamos? Recuperado el 15 de julio de 2017 de http://trabajosocialencuenca.blogspot.cl/2015/02/deconstruccion-de-genero-decalogo-de.html
                           					
                        

                     

                  

                  
                     
                        46 
                              

                     

                     
                        
                              Tena, Olivia. (2016). Incorporación del trabajo con hombres en la
                           					agenda feminista. En Tania Rocha e Ignacio Lozano-Verduzco (comp.), Debates y
                           					reflexiones en torno a las masculinidades. Analizando los caminos hacia la
                           					igualdad de género (pp. 17-30). México: Facultad de Filosofía, Universidad
                           					Nacional Autónoma de México. Recuperado el 14 de mayo de 2018 de https://www.researchgate.net/profile/Ignacio_Lozano-Verduzco/publication/313853058_Debates_y_Reflexiones_en_torno_a_las_masculinidades_analizando_los_caminos_hacia_la_igualdad_de_genero/links/58ab31f54585150402036776/Debates-y-Reflexiones-en-torno-a-las-masculinidades-analizando-
                              						los-caminos-hacia-la-igualdad-de-genero.pdf .
                        

                              
                           						Olivia Tena
                           					2016Incorporación del trabajo con hombres en la agenda
                           						feminista
                           						Tania Rocha
                           						Ignacio Lozano-Verduzco
                           					Debates y reflexiones en torno a las masculinidades. Analizando los
                           						caminos hacia la igualdad de género1730MéxicoFacultad de Filosofía, Universidad
                           Nacional Autónoma de
                           						México14 de
                           						mayo de 2018https://www.researchgate.net/profile/Ignacio_Lozano-Verduzco/publication/313853058_Debates_y_Reflexiones_en_torno_a_las_masculinidades_analizando_los_caminos_hacia_la_igualdad_de_genero/links/58ab31f54585150402036776/Debates-y-Reflexiones-en-torno-a-las-masculinidades-analizando-
                              						los-caminos-hacia-la-igualdad-de-genero.pdf

                     

                  

                  
                     
                        47 
                              

                     

                     
                        
                              Zigliotto, Santiago. (2016). Las relaciones entre la representación
                           					hegemónica de lo masculino y las subjetivaciones. Género y sexualidades en los
                           					relatos autobiográficos de integrantes del colectivo varones anti-patriarcales
                           					(Mendoza, 2013). Revista Punto Género , 1(6), 11-28. http://dx.doi.org/10.5354/0719-0417.2016.42913.
                        

                              
                           						Santiago Zigliotto
                           					2016Las relaciones entre la representación hegemónica de lo masculino
                           						y las subjetivaciones. Género y sexualidades en los relatos autobiográficos
                           						de integrantes del colectivo varones anti-patriarcales (Mendoza,
                           						2013)Revista Punto Género161128http://dx.doi.org/10.5354/0719-0417.2016.42913

                     

                  

               

            

         

         
               

      

      
      

   




Notes

            
                  [1]  Para Serret (2016), la igualdad “tiene un
                  					carácter prescriptivo y no descriptivo, apela al deber moral de reconocer el
                  					derecho a ser libre de cualquier persona, con independencia de sus cualidades
                  					particulares o de sus características adscriptivas. Ese derecho a la
                  					autodeterminación y a la autonomía debe garantizarse a cualquiera, solo en
                  					virtud de su humanidad, de su condición de persona, sin parar mientes en las
                  					particularidades de grupos o individuos, sino solo apreciando el único universal
                  					que todas las personas compartimos: que somos seres humanos” (p. 24).
               

            

            
                  [2]  Tomo la perspectiva de Nancy Fraser
                     						(1997) sobre la integración del reconocimiento y la redistribución en
                  					las políticas de igualdad.
               

            

            
                  [3]  No consideraré en este apartado los movimientos de los derechos de los hombres
                  						(Men’s Rights) por la distancia considerable entre los
                  					discursos que en ellos circulan y los que pretendo exponer aquí. Su posición
                  					discursiva más bien defiende el orden de género tradicional y ve, en la avanzada
                  					feminista por la igualdad, una pérdida de derechos y privilegios.
               

            

            
                  [4]  Esta imagen se puede ver en: https://ecosfron.org/la-economia-social-y-solidaria-y-masculinidades/.
               

            

            
                  [5]  Para una discusión de los usos problemáticos del concepto de “diversidad
                  					sexual”, véase Núñez Noriega (2013).
               

            

            
                  [6]  El rechazo se manifiesta por ejemplo a través del lesbianismo, pues, como señala
                  						Mogrovejo (2008), si las relaciones
                  					entre hombres y mujeres implican poder y dominio, son relaciones políticas; por
                  					ello, para una mujer, dar amor a otra mujer y no a un hombre es una opción
                  					política, no una opción sexual.
               

            

            
                  [7]  Esta imagen se puede ver en: http://paroledequeer.blogspot.com/2015/07/el-eje-del-mal-es-heterosexual.html.
               

            

            
                  [8]  Esta imagen se puede ver en: http://www.elbeisman.com/article.php?action=read&id=611.
               

            

            
                  [9]  Exponer las disímiles posiciones de los feminismos rebasa los propósitos de este
                  					artículo.
               

            

            
                  [10]  Esta imagen se puede ver en: https://lajugueramagazine.cl/caminata-del-silencio-contra-el-femicidio/.
               

            

            
                  [11]  Esta imagen se puede ver en: https://www.twgram.me/media/1392199849880911904_707532304.
               

            

            
                  [12]  La sigla se entendió como “Society for Cutting Up Men” (sociedad para cortar en
                  					pedazos a los hombres). Solanas hizo un reclamo donde señalaba que “Scum” es
                  una
                  					palabra inglesa que significa “capa de suciedad”.
               

            

            
                  [13]  El SCUM Manifiesto de Solanas fue escrito en 1967 y publicado en 1968. El texto
                  					referido es la edición de 1983 del manifiesto, publicado por el Grupo de Estudio
                  					del Matriarcado en México.
               

            

            
                  [14]  Las SCUM son seguras de sí mismas, mordaces, violentas, egoístas,
                  					independientes, orgullosas, intrépidas, arrogantes, capaces para gobernar el
                  					universo, luchan contra esta sociedad y están dispuestas a todo por
                  					cambiarla.
               

            

            
                  [15]  Se puede ver en: https://es-la.facebook.com/Marmotasenelbar/posts/hombre-muerto-no-violapa-los-ke-kritikaban-la-noticia-de-otro-dia-estas-weonas-s/979632912125373/.
               

            

            
                  [16]  Se puede ver en: https://ondafeminista.com/2016/03/31/feminismo-radical-
                     						o-misandria/.
               

            

            
                  [17]  Según Carrión (2015), “feminazi” no es un
                  					término de la lengua española; sin embargo, circula cada vez más en redes
                  					sociales. El término fue popularizado por el estadounidense Rush Limbaugh en
                  la
                  					década de 1990 para denominar a las mujeres defensoras del derecho al aborto.
                  					Actualmente se utiliza para designar a colectivos feministas, no por sus
                  					peticiones al aborto seguro, sino por su postura rígida y totalitaria. Siguiendo
                  					a Carrión (2015), son principalmente tres
                  					los aspectos que defienden las activistas radicales: buscan ponerle la etiqueta
                  					de diabólico a lo masculino y de víctima a lo femenino; contradictoriamente a
                  su
                  					manifestado odio hacia los hombres, quieren equipararse a ellos incluso en
                  					aspectos biológico-físicos; y hacen una absurda exaltación de lo femenino.
               

            

            
                  [18]  Para el análisis del impacto negativo de la masculinidad tradicional, en mujeres
                  					y hombres, véase Keijzer, 1997; 2006.
               

            

         

      

      
      

   
cover.jpeg
octubre 2019/ narzo 2020 L8






