
        
            
                
            
        

    
      
         
               
               
                     
                     
                           Debate Feminista

                           v58 | Artículos

                     DOI: 10.22201/cieg.2594066xe.2019.58.04
                     

                  
               

            

         

         

      

   




            En torno a un nuevo realismo feminista como superación ontológica del
               					constructivismo sociolingüisticista
            

            On the subject of a new feminist realism as an ontological means of
               						overcoming sociolinguistic constructivism
            

            Ao respeito d’um novo realismo feminista como superação ontológica
               						do construtivismo sociolinguisticista
            

         

         
            
               
                  
                     
                           María J. Binetti[a][*][0000-0003-1850-6408] 

                  

               

               
                  

               

            

         

         
            
                

               
                  
                     
                           
                        					[a] 
                        					 Instituto Interdisciplinario de Estudios
                        						de Género de la Universidad de Buenos Aires / CONICET, Buenos Aires,
                        						Argentina
                        					
                        				
                     

                  

               

            

         

         
            
               

               
                  
                     
                        
                        
                              
                                    Correspondence to: 
                              					[*]  Correo electrónico: mjbinetti@gmail.com
                              				
                           

                        

                     

                  

               

            

         

         

         
            
               
                  
               


				   
				   
                  Resumen

               

               
                  La segunda mitad del siglo XX ha estado dominada por el giro lingüístico y la
                     					conversión de la filosofía en un sociologismo de/constructivista. En el ámbito
                     					de las teorías feministas, el paradigma socio-lingüisticista avanzó desde la
                     					incorporación del “género” como categoría hegemónica hacia la disolución
                     					transgenérica de lo sexual y su remate en la queerización del feminismo y la
                     					eliminación de las mujeres como sujetos ontológicos. Por el contrario, el siglo
                     					XXI ha levantado su vuelo especulativo sobre el agotamiento de la posmodernidad
                     					discursiva, con la certeza ontológica de lo real en su consistencia irreductible
                     					a discursos, textos, interpretaciones, relaciones económicas o normativas
                     					bio-tecnológicas. En el marco del así llamado nuevo giro especulativo o
                     					realista, las siguientes páginas intentarán reontologizar la diferencia sexual
                     					femenina por fuera de la falsa alternativa dualista esencialismo
                     						vs. antiesencialismo o sustancialismo vs.
                     					nominalismo a la cual ha sido posmetafísicamente forzada.
                  

				   Palabras clave: Posmodernidad, Deconstrucción, Materialismo, Queerness, Diferencia sexual

               

            

         

         
            
               
                  Abstract

               

               
                  The second half of the 20th century was dominated by a linguistic approach and
                     					the conversion of philosophy into a de/constructivist sociologism. In the field
                     					of feminist theories, the socio-linguistic paradigm advanced from the
                     					incorporation of “gender” as a hegemonic category to the transgender dissolution
                     					of the sexual and its culmination in the queerization of feminism and the
                     					elimination of women as ontological subjects. Conversely, the 21st century has
                     					focused the collapse of discursive postmodernity, with the ontological certainty
                     					of the real in its consistency, irreducible to discourses, texts,
                     					interpretations, economic relations and bio-technological norms. Within the
                     					framework of the so-called new speculative or realistic turn, the following
                     					pages will attempt to re-ontologize the female sexual difference outside the
                     					false dualist dichotomy between essentialism and anti-essentialism or
                     					substantialism and nominalism to which it has postmetaphysically been
                     					forced.
                  

				   Keywords: Postmodernity, Deconstruction, Materialism, Queerness, Sexual difference

               

            

         

         
            
               
                  Resumo

               

               
                  A segunda metade do século XX foi dominado pela viragem linguística e a conversão
                     					da filosofia num sociologismo deconstrutivista. No campo das teorias feministas,
                     					o paradigma sócio-linguisticista avançou da inclusão de “gênero” como categoria
                     					hegemônica à dissolução transgênérica do sexual, rematando na queerización do
                     					feminismo e a eliminação das mulheres como sujeitos ontológicos. Em contraste,
                     o
                     					século XXI elevou seu vôo especulativo sobre o esgotamento do discurso do
                     					pós-modernismo, com a certeza ontológica duma realidade irredutível aos
                     					discursos, textos, interpretações, relações econômicas ou regulamentos
                     					biotecnológicos. No marco do chamado novo giro especulativo ou realista,
                     					tentarei nas seguintes páginas reontologizar a diferença sexual feminina fora
                     					das falsas alternativas dualistas (essencialismo vs. anti-essencialismo ou
                     					substancialismo vs. nominalismo), para as quais tem sido pós-metafisicamente
                     					forçada.
                  

				   Palavras-chave: Post-modernidade, Deconstrução, Materialismo, Queerness, Diferença sexual

               

            

         

         

      

      
         
               

         

      

   




Introducción

            Las siguientes páginas intentarán introducir la propuesta de un nuevo realismo
               				feminista como marco ontológico -léase conceptual, especulativo, epistemológico
               o
               				simplemente filosófico- capaz de generar y contener las diferentes iniciativas
               				teóricas y prácticas habidas en los ámbitos feministas y de mujeres. Tal intento
               				está motivado por al menos dos razones: la primera es de índole especulativa;
               la
               				segunda, feminista; pero ambas convergentes en una misma preocupación por la
               				eliminación de las “mujeres” como sujetos ontológicos de su propio devenir libre,
               su
               				historia personal y sus construcciones colectivas, así como por recuperar la energía
               				vital de las sexualidades e identidades femeninas en el amplio sentido de su
               				múltiple virtualidad material, espiritual y cultural.
            

            En efecto, el diagnóstico del contexto cultural hegemónico arroja que, en lugar de
               				mujeres como sujetos sexuados y agentes de la transformación socio-política, lo
               que
               				domina el escenario posfeminista es las performances discursivas de los géneros,
               los
               				transgéneros, les mujerxs, las sexualidades o genitalidades disidentes, los cuerpos
               				o personas sexualmente neutras, todes socio-políticamente deconstruibles y
               				construibles a voluntad. Sumado a ello, la categoría mujer es reducida al efecto
               				performativo de una hetero-normatividad falogocéntrica que urge abolir; o bien
               				equiparada a otras tantas relaciones socio-políticas -de raza, clase, etnia,
               				colonialidad, edad, talla, sindicato, etcétera- y absorbida por ellas como una
               				variable más de la lucha antimperialista o anticapitalista, en lugar de afirmar
               su
               				diferencia como la condición de posibilidad histórica y ontológica de la dominación
               				homonormativa y homosocial de la masculinidad.
            

            En tal contexto hegemónico, que consideramos disolvente de las identidades y
               				sexualidades femeninas en su múltiple y diversa potencialidad creadora, nos
               				proponemos pensar en torno a un nuevo realismo feminista que enmarque nuevas
               				posibilidades teóricas y prácticas, apoyándonos en algunas razones especulativas
               y
               				otras feministas. Las razones especulativas del presente texto responden al
               				surgimiento del así llamado giro especulativo o realista del siglo XXI, nacido
               como
               				alternativa al ya agotado nominalismo posmetafísico y posmoderno que dominó la
               				segunda mitad del siglo XX. En contraste con la hegemonía del giro lingüístico
               y el
               				constructivismo sociologizante, la primera mitad del siglo XXI nace con la certeza
               				de lo real en su inmediatez irreductible a meros discursos, textos, relaciones
               				socio-económicas o construcciones culturales (Bryant,
                  					Srnicek y Harman, 2011; Ferraris,
                  					2014). Las razones feministas, por su parte, responden a la urgencia de
               				un cambio de paradigma que, en sintonía con el giro ontológico del nuevo siglo,
               				restituya la realidad de lo femenino por fuera tanto del sustancialismo abstracto
               				como del constructivismo socio-lingüisticista. Nacen así los nuevos feminismos
               				materiales y ontológicos (Alaimo y Hekman,
                  					2008; Coole y Frost, 2010; Dolphijn y van der Tuin, 2012) a partir del
               				cuestionamiento del reduccionismo sociologista y nominalista del posfeminismo
               				hegemónico, y la búsqueda de alternativas epistémicas que satisfagan la complejidad
               				sintética de lo real.
            

            El presente artículo se inscribe en el marco del giro especulativo del siglo XXI,
               los
               				nuevos materialismos y la ontología de la diferencia sexual. Dialogaremos con
               la
               				nueva especulación a fin de responder desde ella a la eliminación metafísica de
               lo
               				femenino operada por el constructivismo socio-lingüístico de los géneros, los
               				transgéneros y la queerness. Asimismo, dialogaremos con cierta
               				ontología de la diferencia sexual a fin de incorporar la materialidad femenina
               a una
               				especulación violentamente arrancada del origen concreto de la existencia. El
               				realismo feminista que nos proponemos delinear, asumirá la realidad femenina en
               los
               				términos reflexivos, negativos y dialécticos de cierta especulación contemporánea,
               				fuera del paradigma falogocéntrico en sus versiones ya sustancialista, ya
               				nominalista.
            

            En una palabra, reontologizar la realidad femenina y resexualizar la nueva
               				especulación son el propósito al cual se adscriben estas líneas.
            

         

         
               

         

      

   




El viejo siglo lingüisticista y el nuevo siglo ontológico

            El paradigma lingüisticista que dominó las últimas décadas del siglo XX convirtió
               al
               				lenguaje en la última condición de posibilidad y realidad de toda cosa, sexualidad,
               				sentido, norma y valor, establecida por un sujeto discursivo o performativo, él
               				mismo articulado por relaciones socio-políticas de naturaleza lingüística. Las
               				cadenas discursivas quedaron así a cargo de la gestión androcéntrica, constructora
               				de significantes auto-significados por las relaciones diferenciales
               				intradiscursivas, que deciden el orden y sentido de lo real. La filosofía abandonó
               				de este modo su vena ontológica y se desplazó hacia el análisis deconstructivo,
               				constructivista y hermenéutico de estructuras socio-lingüísticas reguladas ellas
               				mismas por relaciones de poder económico, o bien por el gran Otro de lo Real como
               				cosa-en-sí trascendente, incognoscible e inconmensurable. En el vacío de lo real,
               el
               				lenguaje devino esa mágica palabra capaz de sacar el ser de la nada.
            

            Las teorías feministas absorbieron el impacto del nominalismo posmoderno en una línea
               				de continuidad que va desde la incorporación del “género” como categoría
               				socio-política hegemónica hasta la disolución del mismo en la indecidible e
               				interminable clasificación de (pos)identidades transgenéricas o queer. La transición
               				del sistema sexo-género a la implosión transgenérica de toda (pos)identidad es
               la
               				consecuencia obligada de los supuestos dualistas y constructivistas ya presentes
               en
               				la noción de género. En efecto, sin desconocer algunas ventajas metodológicas
               que el
               				sistema sexo-género pudiera reportar a las ciencias sociales, lo cierto es que
               desde
               				el punto de vista ontológico dicho sistema comporta una interpretación dualista
               de
               				la diferencia sexual, escindida entre un sustrato material pasivo, indeterminado,
               				amorfo, receptivo y mudo -el sexo- y un elemento socio-político activo, formador
               e
               				inteligible -el género-; este tipo de dualismo teórico es de suyo muy inestable
               y
               				tiende por su propio peso a una resolución unilateral, tal como la historia del
               				posfeminismo lo muestra.
            

            Judith Butler dio el gran paso hacia una resolución unilateral del dualismo
               				sexo-género con la eliminación de la materia sexuada como sustrato pasivo
               				preexistente y la reducción socio-genética y lingüisticista de los sexos/géneros
               en
               				el marco de un constructivismo radical. Con Butler, cuerpos, sexos, sexualidades,
               				energía libidinal, afectos, deseos etcétera, se reducen a organizaciones históricas
               				y contingentes del poder biopolítico, articulado él mismo socio-discursivamente.
               				Antes que materia como sustrato pasivo, lo que hay es un “un proceso de
               				materialización que se establece en el tiempo para producir el efecto de limitación,
               				fijación y superficie que llamamos materia” (Butler,
                  					1993, p. 9). En una palabra, los cuerpos son para Butler coagulaciones
               				del lenguaje, textos socio-políticos sin más consistencia (post)ontológica que
               los
               					flatus vocis de su aparecer. La conclusión es que “hombres y
               				mujeres existen como normas sociales” (Butler, 2004,
                  					p. 210), ambos reducidos a los efectos de una hetero-normatividad
               				disciplinaria.
            

            Paul Preciado da todavía un paso más allá que Butler al declarar, junto con la
               				desontologización de la diferencia sexual (Preciado,
                  					2003), la ficcionalidad de todo sexo o género, su carácter de simulacro y
               				artificio sin referente ni original, y su producción a partir de complejas
               				biotecnologías de gestión individual. Para Preciado, en “el principio era el dildo”
               					(2002, p. 20), esto es, la ficción de lo
               				sexual reducido a “productos, instrumentos, aparatos, trucos, prótesis, redes,
               				aplicaciones, programas, conexiones, flujos de energía y de información,
               				interrupciones e interruptores, llaves, leyes de circulación, fronteras,
               				constreñimientos, diseños, lógicas, equipos, formatos, accidentes, detritos,
               				mecanismos, usos, desvíos” (2002, p. 19). Esta suerte de razón instrumental de
               				índole sexuada dispone en un mismo plano de producción y consumo transgenérico
               a
               				mujeres, varones, travestis, transexuales, intersexuales, gays, lesbianas, butch,
               				drag queens, etcétera, todos aplanados al mismo nivel ficcional, cuya pauta de
               				medida pasa por la adecuación o inadecuación -cis-trans- a la normativa hetero,
               es
               				decir que la diferencia socio-política radical sería la de varones y mujeres por
               un
               				lado, lesbianas, gays, trans, etcétera, por el otro, o bien, entre hetero y
               				homo.
            

            No es este el lugar para una crítica exhaustiva de la ideología queer y la
               				queerización del posfeminismo. Nos basta con señalar algunos breves equívocos
               y
               				falsas suposiciones que apuntalen el cambio de paradigma propuesto. Primero y
               				principal, el lingüisticismo queer se basa en el equívoco -postmetafísico y
               				posmoderno- de identificar ontología con esencialismo, naturalismo o biologicismo
               				como si toda concepción ontológica se redujera al sustancialismo de la cosa-en-sí,
               				objeto de un sujeto claro y distinto, y una lógica representativa abstracta. La
               				operatoria desontologizante y antirrealista consiste entonces en equiparar ontología
               				con dualismo sustancialista; esencia con forma eterna e inmutable; sujeto con
               					res cogitans; identidad con lógica representativa; y diferencia
               				con oposición excluyente, de manera tal que toda la serie sea disuelta en un
               				constructivismo relativista. De todo esto deriva el equívoco destino de la
               				diferencia sexual, reducida o bien a un biologicismo esencialista, o bien a un
               				sociologismo heteronormativo que oculta la verdadera naturaleza homonormativa
               del
               				sistema hegemónico, gestionada de varón en varón según el modelo androcéntrico
               que
               				la queerness reproduce (Jeffreys, 2003; Raymond, 2001). A ello se suma la reducción de
               				la sexualidad humana -en el amplio sentido de energía vital creadora- a gestión
               				genital o producción biotecnológica de cuerpos objetivados y consumidos por una
               				suerte de razón sexo-instrumental. En última instancia, la crítica al posfeminismo
               				queer procede del feminismo mismo y objeta, en líneas generales, la feminofobia
               				queer y eliminación de la diferencia sexual (Braidotti, 2005, pp. 25-86); el falogocentrismo de una materia inerte y
               				muda entregada a la performance androcéntrica (Alaimo
                  					y Hekman, 2008); la masculinización encubierta de la aparente neutralidad
               				o indecidibilidad (a)sexual (Burke, Shor, Naomi y
                  					Whitford, 1994, 176 ss.); y la ruptura de la continuidad generacional del
               				pensamiento feminista (van der Tuin,
                  				2014).
            

            Sin embargo, lo cierto es que del otro lado del siglo XX levanta su vuelo
               				especulativo el siglo XXI en el ocaso antirrealista de la posmodernidad y con
               la
               				certeza de lo real en su consistencia inenmendable, irreductible al lenguaje,
               los
               				significantes auto-significados y las construcciones socio-economicistas del poder.
               				Maurizio Ferraris enuncia la transición en estos términos:
            

            
                  el mundo real se ha convertido ciertamente en discurso o, más bien -como veremos-
                  					se convirtió en un reality show; el resultado fue el populismo
                  					mediático, a saber, un sistema en el cual (si se tiene poder) se puede reclamar
                  					que la gente crea cualquier cosa. En los noticieros televisivos y los
                  						talk shows hemos sido testigos del reino del “no hay
                  					hechos, solo interpretaciones” que -respecto de aquello que desafortunadamente
                  					es un hecho, no una interpretación- mostró su verdadero sentido: “el argumento
                  					del más fuerte es siempre el mejor”. Por lo tanto, ahora tenemos que vernos con
                  					una circunstancia peculiar. La posmodernidad está retrocediendo, tanto
                  					filosófica como ideológicamente, no porque haya errado sus objetivos sino, por
                  					el contrario, precisamente porque ha dado en el blanco de todos ellos demasiado
                  					bien (Ferraris, 2014: 3).1
                  				
               

            

            Con estas palabras, Maurizio Ferraris describía el desenlace del relativismo
               				posmoderno, cuyo escepticismo radical termina por consumarse en la decisión del
               más
               				fuerte, a la vez que marcaba el pasaje a una nueva era filosófica.
            

            El giro especulativo del siglo XXI alberga líneas tan diversas como la ontología
               				orientada a objetos de Graham Harman, el materialismo especulativo de Quentin
               				Meillassoux, el realismo agencial de Karen Barad
                  					(2007), el materialismo vitalista de Rosi Braidotti o Jane Bennett, y el
               				neoidealismo de autores como Catherine Malabou, Slavoj Žižek, Markus Gabriel o
               				Adrian Johnston, entre muchas/os otras/os autoras/es. Al margen de su enriquecedora
               				diversidad, coinciden en algunos puntos comunes que podríamos resumir en los
               				siguientes. Primero, en la afirmación de la inmanencia radical y la presencia
               				inmediata de lo real, constitutivo de todo sentido, experiencia y significación.
               La
               				realidad aquí mentada no opera como núcleo objetivo exterior al lenguaje o las
               				representaciones abstractas, ni tampoco lo hace como remota e ignota cosa-en-sí
               				trascendente al mundo finito. Se trata por el contrario de una realidad autoactiva,
               				inmanente al lenguaje que la media y refleja ontológicamente.
            

            De aquí se desprende el segundo elemento común, a saber, la crítica al
               				correlacionismo entendido como la conexión extrínseca entre dos entidades -mundo
               y
               				conciencia, cosa y pensamiento, naturaleza y lenguaje- independientes,
               				autosubsistentes y dualistamente opuestas, una de las cuales oficiaría de condición
               				de posibilidad para acceder desde afuera a la otra. La crítica al correlacionismo
               				involucra tanto al viejo realismo ingenuo como al contemporáneo construccionismo
               				postmetafísico, ambos parciales unilaterales en la acentuación ya del objeto
               				exterior autosubsistente, ya del sujeto hablante constructor. A diferencia de
               ambos,
               				el nuevo realismo supone la actualidad del objeto y el sujeto como términos
               				relacionales y recíprocos de una misma realidad en sí misma reflexiva y medial,
               de
               				manera tal que objetos y representaciones, entidades conocidas y actos de
               				conocimiento, sintientes y sentidos, cosas e ideas constituyen lo real en su diferir
               				inmanente, que es creación efectiva.
            

            Un tercer rasgo común de los nuevos realismos es su diálogo con disciplinas
               				científicas tales como la genética (Malabou o Richardson), la física y la mecánica
               				cuántica (Barad, Coole o Frost), la neurobiología y la inteligencia artificial
               					(Wilson, 2004, o Malabou), la matemática
               				(Gabriel), la cibernética, la nanotecnología, etcétera. El intento de una síntesis
               				entre ontología y ciencias cristaliza en cierta “ontología biológica” (Richardson, 2013, p. 21) o “biología
               				especulativa” (Malabou, 2016, pp. 175-78),
               				resultado de una racionalidad inmanente a la naturaleza y de una naturaleza
               				autoactiva en toda producción cultural. La integración de la naturaleza a la
               				reflexión ontológica restituye un clásico tópico filosófico abolido por el
               				constructivismo lingüisticista -donde lo natural es reducido a construcción cultural
               				androcéntrica- y recuperado por los corrientes materialismos vitalistas o
               				ecofilosofías. La naturaleza neorrealista no es la sustancia dada e inmediata
               del
               				correlacionismo, sino un sujeto vivo y autodiferencial, mediado por múltiples
               				dinamismos e intraactuado por heterogéneas agencias imbricadas. La nueva naturaleza
               				especulativa resulta entonces una “segunda” o “supra” naturaleza, “más que natural”
               					(Bennett, 2010, p. 115; Johnston, 2014, p. 139).
            

            El feminismo de la tercera ola acusa el impacto del giro realista, su crítica al
               				paradigma socio-lingüisticista, la búsqueda de cierta integración con las ciencias
               				naturales y la afirmación de nuevos criterios de verdad que de una u otra manera
               				afirmen la realidad en su consistencia irreductible a meros significantes de gestión
               				androcéntrica. Ubicamos aquí a autoras como por ejemplo Rosi Braidotti, Elizabeth
               				Grosz, Stacy Alaimo, Susan Hekman, Karen Barad, Iris van der Tuin, Claire Colebrook,
               				Moira Gatens, Diana Coole, Samantha Frost, Jane Bennett y Catherine Malabou, para
               				mencionar algunas. En líneas generales, estas autoras coinciden en un materialismo
               				dinámico que ha rescatado la materia de la pasividad inerte a la cual la sometió
               el
               				logo-lingüísticismo constructivista y la ha restituido a su autonomía creadora.
               De
               				una u otra manera, para todas ellas vale que “la emancipación de la materia es
               por
               				naturaleza un proyecto feminista” (Dolphijn y van
                  					der Tuin, 2012, p. 93), consistente con la emancipación de la fuerza
               				vital generadora personal, colectiva y universal.
            

            En un intento por dar cuenta del giro ontológico feminista, Rosi Braidotti
               				diagnostica el siguiente estado de la cuestión:
            

            
                  con la muerte de la posmodernidad, que ha caído históricamente como una forma de
                  					escepticismo radical y relativismo moral y cognitivo, las filósofas feministas
                  					tienden a moverse más allá del paradigma de la mediación lingüística de la
                  					teoría deconstructiva y trabajar en su lugar hacia la producción de alternativas
                  					robustas”, capaces de lograr “una aproximación sistemática meta-discursiva a
                  los
                  					métodos interdisciplinarios de la filosofía feminista” (entrevista en Rick y
                  van
                  					der Tuin, 2012, p. 25).
               

            

            Mientras afirma la muerte del escepticismo y el relativismo postmetafísico, Braidotti
               				señala la urgencia de producir marcos conceptuales superadores del esquema dualista
               				esencialismo vs. antiesencialismo, biología vs.
               				cultura, naturaleza vs. lenguaje, materia vs.
               				idealidad.
            

            En lo que sigue, ensayaremos avanzar en la propuesta de una alternativa ontológica
               				capaz de reinstalar la diferencia sexual en el centro del pensamiento y la praxis
               				feminista. Privilegiaremos en este caso el pensamiento de Catherine Malabou, quien
               				en Changing Difference(2011)
               				sienta las bases de un doble movimiento conceptual, a saber, crítico de la
               				desontologización de la identidad femenina y propositivo de un concepto de mujer
               				superador de los viejos prejuicios esencialistas y antiesencialista, ambas cosas
               en
               				la línea de una inmanencia materialista de corte dialéctico y autoactivo.
            

         

         
               

         

      

   




La esencia negativa y dinámica de un real inmanente

            En Changing Difference, Malabou se propone reinstalar lo femenino
               				como cuestión ontológica rescatándola fuera del esquema dualista y unilateral
               al
               				cual la infértil disputa esencialismo vs. antiesencialismo,
               				fundacionalismo vs. antifundacionalismo, sustancialismo
               					vs. antisustancialismo la sometió. Dicho esquema arraiga, como
               				decíamos líneas atrás, en el equívoco de identificar esencia, fundamento y sustancia
               				con las entidades claras y distintas de la metafísica representativa, como si
               la
               				modernidad especulativa no hubiese aportado ninguna novedad a la historia del
               				pensamiento y como si, además, la salida del dualismo estribara en un nominalismo
               				disolvente de toda identidad y reificante de contraestereotipos. Tal es,
               				efectivamente, la opción deconstructivista del posfeminismo y en particular de
               				Preciado, con cuyas multitudes queer discute Malabou a fin de denunciar “la
               				violencia teórica de la desontologización de la mujer” (Malabou, 2011, p. 99).
            

            La autora considera el antiesencialismo posfemnista como la última torsión en la
               				historia de negaciones y sometimientos sufrida por las mujeres, para acusar “la
               				complicidad entre una violencia social y doméstica que rechaza dar a las mujeres
               un
               				lugar y una violencia teórica que rehúsa dar a las mujeres una esencia” (Malabou, 2011, p. 96). La violencia contra las
               				mujeres atañe tanto a la desontologización de la diferencia sexual -condición
               					sine qua non del dildo transoriginal y las sucesivas ficciones
               				queer- como a su normalización socio-lingüística en un constructo hetero al cual
               son
               				extrínsecamente asimiladas y con el cual se miden las disidencias sexuales o
               				genitales, como si las mujeres no pudiéramos ser -en tanto y en cuanto que tales-
               				disidentes. A la violencia de la desontologización femenina se suma así la violencia
               				de un esencialismo socio-cultural hetero-normativo, cuya solución es la abolición
               de
               				varones y mujeres en tanto que “categorías pasadas de moda” (Halberstam, 2005, p. 41).
            

            A la vez que denuncia la violencia teórica y práctica contra las mujeres ejercida
               por
               				su desontologización antiesencialista, Malabou ensaya los términos especulativos
               de
               				lo que sería un “concepto mínimo de mujer” (Malabou,
                  					2011, p. 93) capaz de justificar y sostener la identidad femenina en la
               				multiplicidad de sus realizaciones. Tal concepto estaría determinado por la
               				negatividad o diferencia esenciales de la identidad (Malabou, 2011, pp. v, 98) y realizado en el devenir plástico de su
               				inmanencia material y reflexiva. Esta suerte de ontología mínima de Malabou se
               				sostiene en la lógica hegeliana y, concretamente, en las categorías de realidad
               					-Wirklichkeit- y esencia -Wesen o
               					Gewesen- elaboradas por Hegel en términos dinámicos, reflexivos
               				y dialécticos (cf. Malabou, 2011, p. 136;
               					Hegel, 1968, pp. 339-389, 467-506; 2005,
               				§§ 112-159). Esto significa, en otras palabras, que el nuevo materialismo de Malabou
               				opta por una dialéctica especulativa a fin de reinstalar el feminismo en el camino
               				del realismo ontológico.
            

            Sin pretender ser exhaustivas en el análisis de la Lógica hegeliana,
               				quisiéramos introducir al menos unas pocas nociones suyas a fin de allanar el
               camino
               				hacia la reconceptualización de la identidad femenina en la línea abierta por
               				Malabou. Cuando la Lógica de Hegel desarrolla el concepto de
               				realidad, lo hace a través de una serie de determinaciones que rompen con la
               				tradición metafísica anterior e inauguran una nueva era filosófica. En efecto,
               				mientras que la vieja metafísica sustancialista se comprende a sí misma como la
               				ciencia del ente y se define por el contenido afirmativo de la esencia en tanto
               					lo que es de manera inmutable y necesaria el ente en cada caso,
               				en cambio la lógica hegeliana -Kant y romanticismo mediante- concibe lo real como
               la
               				acción inmanente de su propio devenir reflexivo, dialéctico e histórico (Hegel, 1968, pp. 467-506; 2005, §§ 142-159). El
               				sustancialismo de la cosa-en-sí -dispuesta como objeto intencional de la conciencia,
               				ya representativa, ya trascendental- es así desplazado por un actualismo dialéctico
               				en cuya acción efectiva lo mismo deviene otro, la identidad, diferencia y lo
               				inmediatamente dado se niega en la mediatez de su propia contradicción. El registro
               				de lo real hegeliano no corresponde entonces con la sustancia irreflexiva y
               				autoidéntica del dualismo, sino con la acción reflexiva del devenir inmanente,
               				mediado por su propia negación.
            

            Negatividad y autocontradicción constituyen de este modo la esencia de lo real, o
               				bien, el lugar donde la esencia deviene real por la reflexión del ser sobre sí
               				mismo, su contradicción inmanente y la resolución de la identidad en y por la
               				diferencia misma. Los pilares que sostenían hasta entonces a lógica representativa,
               				a saber, autoidentidad simple y contradicción extrínseca con un otro excluido
               -el
               				tan mentado binarismo- son así superados por el dinamismo autodiferencial de la
               				identidad, impulsada a devenir siempre otra en y por la dialéctica de su continua
               				aparición, desaparición y creación. A la sazón, Malabou subraya que la esencia
               de la
               				cual habla la Lógica expresa gramaticalmente el participio pasado
               				del verbo ser, es decir, lo sido -Wesen o
               				Gewesen-, mientras que metafísicamente acusa el movimiento
               				inmanente del ser mediado por su propia reflexión de lo sido a lo efectivo, de
               lo
               				virtual a lo actual (2011, p. 136).
            

            El carácter negativo de la realidad esencial, o bien, su consistencia dialéctica y
               				medial debe ser cuidadosamente distinguida de la negación binaria que opone de
               				manera extrínseca y excluyente dos entidades sustanciales, cada una de las cuales
               				“no” es la otra. A diferencia de este caso, la negatividad dialéctica no comporta
               				una suerte de privación, falta, imposibilidad u oposición entre cosas, sino antes
               				bien la energía semoviente de lo real, el punto de fuga y de retorno que hace
               				posible toda transformación. Tal negatividad es reflexiva e inmanente, es decir,
               se
               				relaciona con su propio contenido y en esa autorreferencia produce la doble
               				operación de destruir y recrear, disolver y afirmar, separa y unir la realidad
               				devenida. Una negación tal es estrictamente auto contradictoria porque su fuerza
               se
               				vuelve sobre su propio contenido. Hegel la denomina por eso “negación determinada”
               					(1968, p. 50; 1966, p. 55) y atribuye su energía a la esencia: “la esencia es
               				por ende una negación determinada” (1968, p. 345) en la cual lo real se consuma
               como
               				devenir siempre nuevo. Dicho de otro modo, la negación determinada coincide con
               esa
               				diferencia esencial -no sustancialista, sino activamente autodiferencial- en la
               cual
               				la identidad se recupera a sí misma como continuo diferir.
            

            Valgan estas breves anotaciones especulativas a los fines de enmarcar la realidad
               				femenina que intentaremos esbozar: una realidad esencialmente negativa,
               				contradictoria y dinámica, cuyo concepto es su propia acción conceptiva. La mujer
               de
               				la que hablaremos no es un ente sustancial monádico, simple e inmediato, sino
               una
               				acción efectiva resultante de su propio diferir inmanente. En palabras de Irigaray,
               				“ella no es ni una ni dos”, sino siempre “otra en sí misma” (Irigaray, 2017, pp. 19, 21).
            

         

         
               

         

      

   




En torno a la concepción efectiva de la mujer

            El pensamiento feminista nunca ha permanecido ajeno al espíritu filosófico de la
               				época, sino que ha sabido asimilarlo y devolverlo al universo cultural transfigurado
               				por la conceptualización de la identidad femenina. Tal es la tendencia que ha
               				comenzado a aflorar en el marco del nuevo realismo, cuya especulación reclama
               la
               				mediación de la diferencia sexual, tanto como esta exige la mediación ontológica.
               				Cuando hablamos de diferencia sexual no mentamos aquí la diferencia binaria
               				varón-mujer, sino la diferencia radical de la identidad femenina consigo misma.
               				Podríamos decir con Slavoj Žižek que “la diferencia sexual no es en última instancia
               				la diferencia entre los sexos sino la diferencia que cruza el verdadero corazón
               de
               				la identidad de cada sexo, estigmatizándolo con la marca de la imposibilidad”
               (Žižek, 2012, p. 761), o mejor, que “la pareja
               				primordial es más bien la de la mujer y el vacío (o la muerte: das Mädchen
                  					und der Tod) y el hombre viene segundo” (Žižek, 2016, p. 11). Llamamos entonces diferencia sexual a la
               				marca de ese vacío, de esa negatividad que atraviesa esencialmente la identidad
               				femenina y la vuelve siempre otra. La diferencia sexual es el lugar de nacimiento
               de
               				la identidad femenina, porque nacer mujer es en sí mismo un devenir tal.
            

            Para despejar de una vez por todas el espectro dualista que acecha la disputa
               				esencialismo vs. antiesencialismo, biologicismo
               					vs. constructivismo, valga insistir en que la realidad femenina
               				designada no es una cosa, res o entidad sustancial individual, ni
               				un sujeto más o menos racional -en comparación con las luminosidades masculinas-,
               ni
               				una representación socio-lingüística ajustada a la normatividad hetero, ni la
               clase
               				dominada del imperalismo. La mujer ontológica de la que hablamos es su propio
               				devenir reflexiva y negativamente autodeterminado por la acción esencial que la
               				constituye. No hay en ella esencia femenina alguna que opere como fundamento
               				trascendente, causa externa o contenido simplemente positivo de su identidad.
               Lo que
               				ella tiene de esencial es la inconsistencia de su continuo devenir, continuamente
               				disuelto y recreado en la doble negatividad que la deconstruye y regenera, deshace
               y
               				transforma. Planteada en tales términos, la tarea de un realismo feminista consiste
               				en abordar el ser mujer desde su propia negatividad determinada, que no reside
               por
               				cierto en la volatilidad de la indecidibilidad absoluta o el significante vacío
               				-donde los cuerpos son neutros y todos los sexos, artefactos a construir-, sino
               en
               				la negación inmanente y concreta que determina su devenir esencial de lo sido
               a lo
               				efectivo, de lo virtual a lo actual.
            

            Tal es justamente el camino escogido por Catherine Malabou cuando propone un concepto
               				mínimo de mujer determinado por la negatividad, que el sistema falogocéntrico
               ha
               				ejercido históricamente según las coordenadas socio-culturales y subjetivas de
               cada
               				situación particular. El análisis socio-histórico que puede y debe hacerse de
               la
               				opresión patriarcal -sea en su macro-operatoria sistémica o en sus variables
               				micro-situadas- converge en este punto con el análisis especulativo de una
               				negatividad constitutiva. La tesis de Malabou supone el dinamismo autoactivo de
               la
               				negación y no de cualquier negación, sino de una determinación específicamente
               				femenina que ha funcionado como criterio y medida de la ideología
               				falo-logo-onto-teo-céntrica. Esa violencia contra-actuada que ha hecho y deshecho
               la
               				realidad femenina contiene, por inversión dialéctica, la clave de su superación.
            

            ¿Qué ha sido entonces negado en la negación de la mujer? Lo negado es la fuerza de
               un
               				devenir y de una historia, una posible expansión vital, un modo de existir y actuar
               				que no atañe exclusivamente a las mujeres individuales, sino que concierne a un
               modo
               				de ser originario y abraza las relaciones de lo real en su conjunto. Esa múltiple
               				negatividad puede ser leída en varios planos, entre ellos el plano individual
               				concerniente al cuerpo, la subjetividad y la experiencia personal de cada mujer;
               el
               				plano socio-político tocante a la historia de un silencio colectivo que invisibilizó
               				el patrimonio cultural de las mujeres e impostó en su lugar la voz del
               					desiderátum masculino; y el plano universal, porque la negación
               				de lo femenino significó la desconexión esencial de la existencia, el olvido de
               su
               				origen material y la represión de las fuerzas vitales. Para cualquiera de estos
               				planos vale que lo negado ha sido una potencia ontológica de realización, atravesada
               				por múltiples posibilidades de acción: individual y social, subjetiva y colectiva,
               				material y simbólica, política, religiosa, artística, etcétera. Fueron violentados,
               				eliminados y expropiados cuerpos, lenguajes, materialidades, simbólicas,
               				representaciones identificatorias, vidas humanas y no humanas.
            

            Y lo paradójico es que, respecto de tal negatividad determinante de una historia de
               				violencia y silenciamiento, el lugar de la eliminación sea igualmente -por
               				desdoblamiento dialéctico-especulativo- el lugar de la restitución. La misma
               				negatividad que ha corroído y debilitado la potencia creadora de lo femenino es
               				capaz de convertirse en punto de retorno y transformación desde el cual concebir
               				otra historia personal, colectiva y universal. El movimiento de transformación
               				feminista está en gran medida definido por la restitución de esas fuerzas, deseos
               y
               				posibilidades negadas, para lo cual es necesario el esfuerzo autorreflexivo que
               el
               				feminismo promueve desde hace décadas en grupos de autoconciencia o
               					consciousness raising. Tales prácticas se sostienen en el
               				principio de la autoconciencia -ontológicamente bastante alejado de las
               				autopercepciones ficcionales posmodernas- como acción libre y reflexiva,
               				constituyente de la subjetividad y liberadora de sus fuerzas. Esos grupos suponen
               				además que toda subjetividad es relacional y recíproca, siempre mediada por
               				diferencias, contradicciones y alteridades.
            

            Lo real femenino está en esos flujos de energía y devenires múltiples continuamente
               				atravesados por una negatividad radical empecinada en que lo sido llegue a ser
               				actual. Las teóricas feministas se refieren en tal sentido a un tipo de identidad
               				dinámica, móvil, plástica, fluida, volátil o nomádica, en contraste con las
               				identidades claras, distintas y sólidas del sustancialismo clásico. Catherine
               				Malabou, por ejemplo, apela a la categoría de plasticidad a fin de conceptualizar
               la
               				fuerza creadora y transformadora de la negatividad esencial. La plasticidad expresa
               				el dinamismo inmanente de la identidad, es decir, su continuo diferir, contradecirse
               				y cambiar: “un medio para la diferenciación de los opuestos, la plasticidad mantiene
               				los extremos juntos en su acción recíproca” (Malabou, 2005, p. 186). Este real-plástico que las diferencias
               				actualizan, define a la identidad femenina.
            

            Por su parte, autoras como Luce Irigaray, Rosi Braidotti o Elizabeth Grosz
               				conceptualizan la realidad femenina en términos análogos a los de Malabou. Irigaray,
               				por ejemplo, la define en términos de fluidez material (Irigaray, 2017, pp. 79 ss.; Stephens, 2014, pp. 186-202) porque lo fluido acusa la incorporación de
               				la diferencia, asimila su virtualidad transformadora, resuelve sus tensiones y
               				subsiste en su constante devenir. La fluidez irigariana significa una identidad
               en
               				permanente metamorfosis, “jamás sencillamente una” y “siempre múltiples, varias”
               					(Irigaray, 2017, p. 21-22). La mujer
               				irigariana no es sustancialistamente ni una ni dos, sino que deviene dialécticamente
               				tres: medio de opuestos, unidad de contradicciones, sujeta de diferencias. Mientras
               				que Irigaray apuesta a la fluidez, Braidotti despliega una “teoría nomádica” (Bradotti, 1994) de lo femenino donde la
               				diferencia opera la realización de la potencia material en un pasaje múltiple,
               				descentrado y rizomático de lo virtual a lo actual. Otro tanto sucede con el
               				pensamiento de Grosz, cuyos “cuerpos volátiles” (Grosz, 1994), vibrantes de energía sexual, dan cuenta de lo real
               				femenino en su continua potenciación, expansión y mudanza.
            

            Bajo la categoría de “diferencia sexual” estas autoras comparten la concepción de
               lo
               				femenino en términos de un proceso autodiferencial generador de la propia identidad
               				sexual, cuya medida no recae sobre la norma extrínseca y alienante de estereotipos
               o
               				contraestereotipos reificados, sino sobre la propia potencia deseante. Asimismo,
               				ellas comparten la concepción de lo sexual como realidad ontológica irreductible
               a
               				la producción socio-lingüística de la genitalidad, e identificable con la energía
               				vital -material, psíquica y espiritual- constitutiva de lo humano y hacedora de
               su
               				universo cultural en la integridad y variedad de todas sus expresiones. En tal
               				sentido, las mujeres en general y las feministas en particular somos disidentes
               				sexuales en la medida en que creamos subjetividades, afectos, expresiones
               				simbólicas, materiales o culturales capaces de expresar nuestra propia identidad
               				sexuada.
            

            Es necesario hablar entonces -con Irigaray, Braidotti, Grosz y tantas otras
               				pensadoras del diferir sexual- de múltiples y diversas sexualidades femeninas,
               entre
               				las cuales la genitalidad -hetero, homo o bisexual- es una de las tantas
               				trayectorias libidinales posibles del deseo femenino. Elizabeth Grosz y Elspheth
               				Probyn proponen al respecto “sexualizar las actividades, antes que meramente
               				reflexionar sobre una preestablecida y ya valorizada noción de sexualidad” (1995, p. ix); sexualizar la totalidad del
               				cuerpo y sus funciones, sexualizar la memoria, la inteligencia, la escritura,
               el
               				arte, el comer; sexualizar, esto es, liberar su erótica y explorar su potencial
               				creador. Para estas pensadoras, la realidad femenina es esencialmente sexuada
               y su
               				disidencia debe jugarse en la totalidad de sus posibilidades de acción y
               				creación.
            

            El intento de concebir lo femenino en términos ontológicos y, recíprocamente, de
               				concebir lo real a partir de la diferencia sexual exige dar cuenta de algunas
               				categorías especulativas cuyo desentendimiento plaga de equívocos y fútiles
               				discusiones el actual escenario posfeminista. Nos referimos en concreto a las
               				categorías de necesidad, contingencia, universalidad y particularidad, interpretadas
               				equívocamente a partir de un paradigma dualista, ya sustancialista ya
               				constructivista. La falsa alternativa esencialismo-antiesencialismo subsidia la
               				igualmente falsa elección entre necesitarismo y relativismo, universalismo y
               				particularismo, macro y micropolíticas, como si la cuestión pasara por decidir
               entre
               				el eterno femenino de las esencias inamovibles y el contingentismo relativista
               de
               				cada construcción socio-histórica. La unilateralidad excluyente de un dualismo
               tal
               				pierde en cualquier caso la riqueza de lo que la especulación ha llamado lo
               				universal singular, concreto o, simplemente, la singularidad absoluta, siempre
               única
               				e irrepetible en la efectiva realización de la indeterminación universal.
            

            Esa falsa alternativa dualista corresponde al registro representativo del
               				entendimiento y su lógica sustancialista, generadora de representaciones
               				autoidénticas y oposiciones excluyentes, o bien negadora de las mismas. Dado que
               es
               				imposible encontrar una representación de “la mujer” estadísticamente común a
               todos
               				los dominios socio-lingüísticos de la historia, la conclusión posfeminista es
               la
               				disolución de la identidad femenina en múltiples y relativas (pos)identidades
               				socio-culturales, a saber: la raza, la clase, la etnia, la colonialidad, la edad,
               la
               				talla, el sindicato, etcétera, todas ellas infinitamente interseccionadas e
               				igualmente contingentes, particulares y relativas. El sociologismo propio de las
               				teorías posfeministas elimina de este modo la especificidad del feminismo y sus
               				luchas, reduce la clase dominada mujer a una torsión más del imperialismo
               				capitalista, separa a las mujeres entre sí, desconoce la universalidad de los
               				derechos humanos y abona, en definitiva, a la ley del más fuerte, los intereses
               y
               				derechos de grupo y el individualismo de mercado.
            

            Para un realismo feminista, en cambio, la necesidad y universalidad de la identidad
               				femenina no se miden con representaciones o generalizaciones cuantitativas, sino
               con
               				la acción dialéctica del devenir subjetivo, libre y singular, subsistente siempre
               en
               				la tensión de fuerzas, intereses y deseos diferenciales. Desde este punto de vista,
               				no existe ni lo universal en sí, ni lo meramente particular y contingente, ni
               la
               				superposición combinada de ambas cosas, ni su mezcla en una tercera entidad. Por
               el
               				contrario, lo femenino existe siempre en la acción singular y sintética de múltiples
               				diferencias y contradicciones, entre las cuales se cuenta la indeterminación de
               lo
               				universal y necesario, en y por su determinación siempre particular y
               				contingente.
            

            Cuando la identidad femenina es concebida en su propia diferenciación inmanente,
               				necesidad y universalidad pierden el sentido trascendente o trascendental de
               				cosa-en-sí extrínsecamente reguladora de las particularidades finitas, para devenir
               				instancias inmanentes de la autodeterminación. Tal tipo de necesidad no alude
               a
               				contenidos representativos -como si lo necesario fuese tal o cual cosa, tal o
               cual
               				modo particular de ser mujer, tal o cual propiedad común a todas las mujeres
               				empíricas- sino a la misma acción reflexiva, compuesta ciertamente por múltiples
               				elementos contingentes y accidentales, pero finalmente resuelta en la posición
               de la
               				propia singularidad, única e irrepetible. Respecto de cada mujer singular, lo
               				necesario es devenir sí misma, afirmarse en su propio reconocimiento dialécticamente
               				integrado por múltiples elementos en permanente tensión. Este tipo de necesidad
               				inmanente, idéntica a la autodeterminación, se llama también libertad y coincide
               con
               				la potencia de realización personal.
            

            No obviamos con esto la necesidad empírica de ciertos hechos o contenidos dados, por
               				ejemplo, condicionamientos socio-culturales, biológicos o simplemente fácticos
               que
               				se imponen de manera inenmendable, sino que más bien afirmamos una suerte de
               				sobredeterminación inmanente, reflexiva y autoconsciente de los mismos, reconocidos
               				y subjetivados por cada existencia singular. En este último sentido, lo necesario
               				del devenir mujer es su propia acción libre, capaz de concebir, significar y
               				transformar la inmediatez de lo dado. O bien, la necesidad del devenir mujer es
               su
               				propia concepción en la alteridad de múltiples contenidos diversos y hasta
               				contradictorios.
            

            Otro tanto cabe decir de lo universal, identificado dialécticamente con el elemento
               				de indeterminación disponible en cada acción singular. La mujer no es abstractamente
               				ni universal ni particular. Ella es concretamente ambas cosas en la medida en
               que
               				universalidad y particularidad se entrelazan en su propia singularidad como
               				dinamismos diferenciantes de su identidad. También en este caso cabe precisar
               que lo
               				universal aquí mentado no es el universal abstracto de la lógica clásica o el
               género
               				supremo común a todos los individuos de una clase, o la generalización cuantitativa
               				que reifica en una suerte de estereotipo la norma hetero definitoria de la mujer.
               				Por el contrario, lo universal aquí en juego pertenece al dinamismo reflexivo
               de la
               				identidad singular y opera en ella una suerte de sustrato indiferenciado e inmediato
               				disponible a la autodeterminación, a la vez que efecto recíproco de la misma.
            

            Lo universal concreto entrelaza el devenir histórico de las mujeres, individual y
               				colectivo, y por eso es fuente de comunión y sororidad que nos solidariza con
               una
               				historia compartida, con una violencia determinada y un silencio que es de todas.
               Lo
               				universal-femenino es alianza generacional. Más allá de las particularidades
               				socio-históricas, de la diversidad de intereses de grupo y hasta de su choque
               y
               				contradicción, es necesario reivindicar la universalidad concreta de lo singular
               				femenino, incluso cuando hacerlo conduzca al quiebre, a la diferencia, al choque
               				irreconciliable y a la continua transformación de lo real. Incluso así, o mejor
               				dicho, precisamente así -porque también la identidad colectiva es diferencia y
               				contradicción- urge afirmar una vida, una historia, un espíritu, una materialidad
               				común que ha subsidiado y lo sigue haciendo las múltiples formas del
               				falo-onto-teo-logo-centrismo hegemónico. Frente a la disolución transgenérica
               de un
               				individualismo liberal convertido al relativismo culturalista y la producción
               de
               				ciber cuerpos, reivindicamos la urgencia de un realismo feminista que afirme la
               				singularidad y particularidad de lo universal-femenino en su especificidad
               				irreductible.
            

            ¿Pero qué sería lo femenino? ¿Dónde residiría tal especificidad? ¿De qué concepto
               de
               				mujer hablamos? Hablamos de una mujer que es a cada instante acción conceptiva,
               				generación naciente, cuerpo capaz de darse a luz. La mujer nace continuamente
               en un
               				tiempo y espacio concretos, en cada decisión singular, en su factum inenmendable,
               en
               				su materialidad vibrante de alteridad. Solo ella sabe nacer de ese modo, el modo
               que
               				le muestra al mundo su lugar de origen y gestación, su fuerza vital, el sentido
               de
               				un desdoblamiento creador. Podríamos hablar en estos términos de un concepto
               				“mínimo” de mujer (Malabou, 2011, p. 93), no
               				solo porque la mujer como universalidad abstracta no existe, sino porque su
               				identidad es un diferir siempre contingente y particular que precede y sostiene
               toda
               				representación. No se trata entonces de un concepto de mujer representable, sino
               				realizable en la propia acción libre. No se trata tampoco de una entelequia
               				abstracta, sino de una libido sexuada, que es en todo caso materialidad viva y
               				generadora.
            

            La concepción específica de la realidad femenina contiene lo otro en el seno de su
               				identidad, y su desdoblamiento vale universalmente como modus
                  					essendi de lo real. El concepto de feminidad se dice a sí mismo y lo
               				otro; mejor dicho, se dice a sí mismo en tanto que diferir sexual en el modo de
               la
               				generación, la negación creadora y la potencia matricial de la unidad. Cuando
               la
               				ontología misma es concebida según el modelo de la identidad femenina (Battersby, 1998), entonces lo real recupera la
               				materialidad de su origen, el sentido naciente de su devenir, la contención de
               lo
               				otro y la potenciación de las diferencias. En términos ontológicos, la concepción
               				femenina del ser es la única alternativa capaz de garantizar la superación del
               				paradigma sustancialista sin recaer en un constructivismo disolvente y
               				ficcional.
            

            Para un realismo feminista, esse est concipi, con la precisión de
               				que se trata aquí de una concepción material, sexuada y natalicia, porque no es
               lo
               				mismo ser producido de la nada por una sustancia inmaterial o caer de algún paraíso
               				perdido o ser arrojado al mundo, que venir a la existencia desde dentro de ella
               				misma, por la intimidad reflexiva de un cuerpo que puede dar a luz, contener y
               				alimentar. No es lo mismo fundarse en una causa primera perfecta y trascedente,
               que
               				habitar la continua inmanencia del origen. Un realismo feminista entiende entonces
               				que el concepto de mujer contiene la clave de la concepción ontológica según la
               cual
               				se origina, nace y expande la vida.
            

         

         
               

      

      

   




Para concluir: ontologizando lo sexual y sexualizando la ontología

            El presente artículo se pretende introductorio de lo que pensamos como un posible
               				marco teórico para los feminismos del siglo XXI, o bien, como una alianza teórica
               				entre feminismo y nuevos realismos capaz de superar el dualismo falogocéntrico
               				esencialismo vs. constructivismo, biologicismo vs.
               				lingüisticismo. Sin pretensiones de exhaustividad, hemos intentado apenas señalar
               				alguna posible línea de exploración en los límites de un realismo material,
               				inmanente y dialéctico.
            

            Asimismo, hemos tomado distancia del constructivismo lingüisticista hegemónico y de
               				cierta queerización del feminismo cuyo resultado final es la eliminación de las
               				mujeres como sujetos ontológicos, su normalización dentro de un constructo
               				socio-lingüístico hetero, y la institución de cierta neutralidad o indecidibilidad
               				asexual -marcadas por la gramática neutra “x”, “e”- que, como bien ha señalado
               				Slavoj Žižek, no solo busca liberar lo genital sino propiamente liberarnos “de
               la
               				sexualidad” misma (Žižek, 2017, p. 134). Como
               				bien sabe el feminismo, donde hay un neutro apuntado, un masculino está oculto.
            

            Un sinnúmero de pensadoras de la diferencia sexual y los nuevos feminismos materiales
               				o generacionales han denunciado de una u otra manera la violencia teórica ejercida
               				por la desontologización de la identidad femenina. Junto con ello, han ofrecido
               				alternativas conceptuales basadas en dos grandes ejes, a saber, la consistencia
               				ontológica de la diferencia sexual en tanto que dinamismo autodiferencial, y la
               				materialidad sexuada de la diferencia en tanto que dimensión constitutiva y
               				autoactiva, multiplicada en “pequeñas sexualidades” (Grosz y Probyn, 1995, p. x) creadoras de vida, espíritu, cultura.
            

            El desarrollo de este artículo se alimenta del pensamiento de dichas autoras, en
               				especial Luce Irigaray, Rosi Braidotti, Elizabeth Grosz, Christine Battersby,
               Iris
               				van der Tuin o Catherine Malabou. Esta última autora ha merecido la particular
               				atención de estas páginas en razón de su explícito materialismo especulativo,
               				dialéctico y autorreflexivo de corte hegeliano, lo cual a nuestro juicio hace
               viable
               				con mayor consistencia que otras líneas neorrealistas cierta conceptualización
               				universal y necesaria de la identidad femenina en la inmanencia de su propio devenir
               				particular y contingente. En efecto, el despliegue inmanente y conceptivo de la
               				dialéctica hegeliana, hoy recuperado por autores como Markus Gabriel, Slavoj Žižek
               o
               				la propia Malabou, habilita un concepto de identidad femenina subsistente en
               				dinamismo medial de sí misma y lo otro, evitando tanto su reificación sustancialista
               				como su disolución en un relativismo sociologista.
            

            El camino que intentamos señalar pasa entonces por la ontologización de la diferencia
               				sexual y, recíprocamente, por la sexualización ontológica en clave
               				femenina-universal, o bien, en clave de un femenino tantum cuya
               				esencialidad no representa ningún contenido positivo y sustancial, sino que más
               bien
               				actualiza un devenir negativo, material y concipiente. La mujer aludida es el
               				concepto mismo del origen, su lugar inmanente y sentido generador. Ella no es
               				dualistamente universal ni particular, necesaria ni contingente, natural ni
               				cultural, dada ni construida. Es sintéticamente ambas cosas en la actualidad de
               una
               				singularidad siempre concreta y libremente actuada. La mujer es cada acción libre
               				que la realiza.
            

            El proyecto de un realismo feminista es la mujer en la concepción de sí misma y lo
               				otro, en la múltiple y nomádica realización de sus sexualidades, virtualidades
               y
               				goces. Es el proyecto de poner en juego las diferencias y multiplicar significados,
               				simbólicas culturales, políticas, jurídicas, religiosas, científicas, filosóficas,
               				etcétera. De tal proyecto no resultará un feminismo en bloque sustancial, sino
               un
               				ecosistema feminista tan múltiple y diverso como la realidad misma. El primer
               paso
               				en tal dirección consiste en hacer autoconsciente lo que siempre hemos sabido,
               				nuestra propia energía procreadora. El segundo, en poner en acción nuestra
               				diferencia. Un realismo feminista podría entonces comenzar con la pregunta:
            

            
                  reproductoras desde siempre, nos queda por inventarlo todo en lo tocante a la
                  					organización de la producción de nuestros deseos, nuestros placeres, nuestras
                  					“obras”. Esta es la apuesta más crucial de las luchas actuales de las mujeres:
                  					¿cómo actuar para que estas fuerzas que nos descubrimos, por encima y más allá
                  					de la procreación tradicional, lleguen a ser creadoras de nuestros valores?
                  						(Irigaray, 1985, p. 32).
               

            

         

      

      
         
               
                  

         

         

      
      

   





Referencias

               
                  
                     
                        1 
                              

                     

                     
                        
                              Alaimo, Stacy y Hekman, Susan. (comps.) (2008). Material
                              						Feminisms. Bloomington: Indiana University Press.
                        

                              
                           						Stacy Alaimo
                           						Susan Hekman
                           					2008Material FeminismsBloomingtonIndiana University Press
                        

                     

                  

                  
                     
                        2 
                              

                     

                     
                        
                              Barad, Karen. (2007). Meeting the Universe Halfway: Quantum
                              						Physics and the Entanglement of Matter and Meaning. Durham: Duke
                           					University Press.
                        

                              
                           						Karen Barad
                           					2007Meeting the Universe Halfway: Quantum Physics and the Entanglement of
                           						Matter and MeaningDurhamDuke University Press
                        

                     

                  

                  
                     
                        3 
                              

                     

                     
                        
                              Battersby, Christine. (1998). Phenomenal Woman. Feminist
                              						Metaphysics and the Patterns of Identity. Nueva York:
                           					Routledge.
                        

                              
                           						Christine Battersby
                           					1998Phenomenal Woman. Feminist Metaphysics and the Patterns of
                           						IdentityNueva YorkRoutledge
                        

                     

                  

                  
                     
                        4 
                              

                     

                     
                        
                              Bennett, Jane. (2010). Vibrant Matter. A Political Ecology
                              						of Things. Durham y Londres: Duke University
                           					Press.
                        

                              
                           						Jane Bennett
                           					2010Vibrant Matter. A Political Ecology of ThingsDurhamLondresDuke University
                           Press
                        

                     

                  

                  
                     
                        5 
                              

                     

                     
                        
                              Braidotti, Rosi. (1994). Nomadic Subjects: Embodiment and
                              						Sexual Difference in Contemporary Feminist Theory. Nueva York:
                           					Columbia University Press.
                        

                              
                           						Rosi Braidotti
                           					1994Nomadic Subjects: Embodiment and Sexual Difference in Contemporary
                           						Feminist TheoryNueva YorkColumbia University Press
                        

                     

                  

                  
                     
                        6 
                              

                     

                     
                        
                              Braidotti, Rosi. (2005). Metamorfosis. Hacia una teoría
                              						materialista del devenir. Madrid: Akal.
                        

                              
                           						Rosi Braidotti
                           					2005Metamorfosis. Hacia una teoría materialista del devenirMadridAkal
                        

                     

                  

                  
                     
                        7 
                              

                     

                     
                        
                              Bryant, Levy, Srnicek, Nick y Harman, Graham. (comps.) (2011).
                           						The Speculative Turn: Continental Materialism and
                              						Realism. Melbourne: Re. Press.
                        

                              
                           						Levy Bryant
                           						Nick Srnicek
                           						Graham Harman
                           					2011The Speculative Turn: Continental Materialism and RealismMelbourneRe. Press
                        

                     

                  

                  
                     
                        8 
                              

                     

                     
                        
                              Burke, Carolyn, Shor, Naomi y Whitford, Margaret. (comps.) (1994).
                           						Engaging with Irigaray. Feminist Philosophy and Modern European
                              						Thought. Nueva York: Columbia University Press .
                        

                              
                           						Carolyn Burke
                           						Naomi Shor
                           						Margaret Whitford
                           					1994Engaging with Irigaray. Feminist Philosophy and Modern European
                           						ThoughtNueva YorkColumbia University Press
                        

                     

                  

                  
                     
                        9 
                              

                     

                     
                        
                              Butler, Judith. (1993). Bodies that Matter. On the
                              						discursive Limits of “Sex”. Nueva York: Routledge.
                        

                              
                           						Judith Butler
                           					1993Bodies that Matter. On the discursive Limits of “Sex”Nueva YorkRoutledge
                        

                     

                  

                  
                     
                        10 
                              

                     

                     
                        
                              Butler, Judith. (2004). Undoing Gender. Nueva York:
                           					Routledge .
                        

                              
                           						Judith Butler
                           					2004Undoing GenderNueva YorkRoutledge
                        

                     

                  

                  
                     
                        11 
                              

                     

                     
                        
                              Coole, Diana. y Frost, Samantha. (comps.) (2010). New
                              						Materialisms: Ontology, Agency, and Politics. Durham y Londres:
                           					Duke University Press.
                        

                              
                           						Diana Coole
                           						Samantha Frost
                           					2010New Materialisms: Ontology, Agency, and PoliticsDurhamLondresDuke University
                           Press
                        

                     

                  

                  
                     
                        12 
                              

                     

                     
                        
                              Dolphijn, Rick y van der Tuin, Iris. (2012). New
                              						Materialism: Interviews and Cartographies. Michigan: Open
                           					Humanities Press.
                        

                              
                           						Rick Dolphijn
                           						Iris van der Tuin
                           					2012New Materialism: Interviews and CartographiesMichiganOpen Humanities Press
                        

                     

                  

                  
                     
                        13 
                              

                     

                     
                        
                              Ferraris, Maurizio. (2014). Manifesto of New
                              						Realism. Albany: SUNY Press.
                        

                              
                           						Maurizio Ferraris
                           					2014Manifesto of New RealismAlbanySUNY Press
                        

                     

                  

                  
                     
                        14 
                              

                     

                     
                        
                              Grosz, Elizabeth y Probyn, Elspeth (comps.). (1995). Sexy
                              						Bodies. The Strange Carnalities of Feminism. Nueva York: Routledge
                           					.
                        

                              
                           						Elizabeth Grosz
                           						Elspeth Probyn
                           					1995Sexy Bodies. The Strange Carnalities of FeminismNueva YorkRoutledge
                        

                     

                  

                  
                     
                        15 
                              

                     

                     
                        
                              Grosz, Elizabeth . (1994). Volatile Bodies. Toward a
                              						Corporeal Feminism. Bloomington e Indianapolis: Indiana University
                           					Press.
                        

                              
                           						Elizabeth Grosz
                           					1994Volatile Bodies. Toward a Corporeal FeminismBloomingtonIndianapolisIndiana
                           University Press
                        

                     

                  

                  
                     
                        16 
                              

                     

                     
                        
                              Halberstam, Judith. (2005). Female Masculinity.
                           					Durham: Duke University Press .
                        

                              
                           						Judith Halberstam
                           					2005Female MasculinityDurhamDuke University Press
                        

                     

                  

                  
                     
                        17 
                              

                     

                     
                        
                              Hegel, Georg. W. F. (1966). Fenomenología del
                              						espíritu. México: Fondo de Cultura Económica.
                        

                              
                           						Georg. W. F. Hegel
                           					1966Fenomenología del espírituMéxicoFondo de Cultura Económica
                        

                     

                  

                  
                     
                        18 
                              

                     

                     
                        
                              Hegel, Georg. W. F. (1968). Ciencia de la Lógica.
                           					Buenos Aires: Solar-Hachette.
                        

                              
                           						Georg. W. F. Hegel
                           					1968Ciencia de la LógicaBuenos AiresSolar-Hachette
                        

                     

                  

                  
                     
                        19 
                              

                     

                     
                        
                              Irigaray, Luce. (1985). El cuerpo a cuerpo con la
                              						madre. Barcelona: La Sal.
                        

                              
                           						Luce Irigaray
                           					1985El cuerpo a cuerpo con la madreBarcelonaLa Sal
                        

                     

                  

                  
                     
                        20 
                              

                     

                     
                        
                              Irigaray, Luce. (2017). Ese sexo que no es uno.
                           					Madrid: Akal .
                        

                              
                           						Luce Irigaray
                           					2017Ese sexo que no es unoMadridAkal
                        

                     

                  

                  
                     
                        21 
                              

                     

                     
                        
                              Jeffreys, Sheila. (2003). Unpacking Queer Politics. A
                              						Lesbian Feminist Perspective. Londres: Polity
                           					Press.
                        

                              
                           						Sheila Jeffreys
                           					2003Unpacking Queer Politics. A Lesbian Feminist PerspectiveLondresPolity Press
                        

                     

                  

                  
                     
                        22 
                              

                     

                     
                        
                              Johnston, Adrian. (2014). Adventures in Transcendental
                              						Materialism. Dialogues with Contemporary Thinkers. Edimburgo:
                           					Edinburgh University Press.
                        

                              
                           						Adrian Johnston
                           					2014Adventures in Transcendental Materialism. Dialogues with Contemporary
                           						ThinkersEdimburgoEdinburgh University Press
                        

                     

                  

                  
                     
                        23 
                              

                     

                     
                        
                              Malabou, Catherine. (2005). The Future of Hegel. Plasticity,
                              						Temporality and Dialectic. Nueva York: Routledge .
                        

                              
                           						Catherine Malabou
                           					2005The Future of Hegel. Plasticity, Temporality and DialecticNueva YorkRoutledge
                        

                     

                  

                  
                     
                        24 
                              

                     

                     
                        
                              Malabou, Catherine. (2011). Changing Difference. The
                              						Feminine and the Question of Philosophy. Cambridge: Polity
                           					Press.
                        

                              
                           						Catherine Malabou
                           					2011Changing Difference. The Feminine and the Question of
                           						PhilosophyCambridgePolity Press
                        

                     

                  

                  
                     
                        25 
                              

                     

                     
                        
                              Malabou, Catherine. (2016). Before Tomorrow. Epigenesis and
                              						Rationality. Cambridge: Polity Press .
                        

                              
                           						Catherine Malabou
                           					2016Before Tomorrow. Epigenesis and RationalityCambridgePolity Press
                        

                     

                  

                  
                     
                        26 
                              

                     

                     
                        
                              Preciado, Paul. (2002). Manifiesto contrasexual. Prácticas
                              						subversivas de identidad sexual. Madrid: Ópera
                           					Prima.
                        

                              
                           						Paul Preciado
                           					2002Manifiesto contrasexual. Prácticas subversivas de identidad
                           						sexualMadridÓpera Prima
                        

                     

                  

                  
                     
                        27 
                              

                     

                     
                        
                              Preciado, Paul. (2003). Multitudes Queer: note pour une politique
                           					des anormaux. Multitudes, 12, 17-25.
                        

                              
                           						Paul Preciado
                           					2003Multitudes Queer: note pour une politique des
                           						anormauxMultitudes121725
                        

                     

                  

                  
                     
                        28 
                              

                     

                     
                        
                              Raymond, Jenice G. (2001). A Passion for Friends. Toward a
                              						Philosophy of Female Affection. Melbourne:
                           					Spinifex.
                        

                              
                           						Jenice G. Raymond
                           					2001A Passion for Friends. Toward a Philosophy of Female AffectionMelbourneSpinifex
                        

                     

                  

                  
                     
                        29 
                              

                     

                     
                        
                              Richardson, Sara S. (2013). Sex Itself. The Search for Male
                              						y Female in the Human Genome. Chicago y Londres: University of
                           					Chicago Press.
                        

                              
                           						Sara S. Richardson
                           					2013Sex Itself. The Search for Male y Female in the Human GenomeChicagoLondresUniversity
                           of Chicago Press
                        

                     

                  

                  
                     
                        30 
                              

                     

                     
                        
                              Stephens, Elizabeth. (2014). Feminism and New Materialism: the
                           					Matter of Fluidity. Interalia. A Journal of Queers Studies (9),
                           					186-202.
                        

                              
                           						Elizabeth Stephens
                           					2014Feminism and New Materialism: the Matter of
                           						FluidityInteralia. A Journal of Queers Studies9186202
                        

                     

                  

                  
                     
                        31 
                              

                     

                     
                        
                              van der Tuin, Iris . (2014). Generational Feminism: New
                              						Materialist Introduction to a Generative Approach. Nueva York y
                           					Londres: Lexington Books.
                        

                              
                           						Iris van der Tuin
                           					2014Generational Feminism: New Materialist Introduction to a Generative
                           						ApproachNueva YorkLondresLexington Books
                        

                     

                  

                  
                     
                        32 
                              

                     

                     
                        
                              Wilson, Elizabeth. (2004). Neural Geographies: Feminism and
                              						the Microstructure of Cognition. Nueva York: Routledge
                           					.
                        

                              
                           						Elizabeth Wilson
                           					2004Neural Geographies: Feminism and the Microstructure of
                           						CognitionNueva YorkRoutledge
                        

                     

                  

                  
                     
                        33 
                              

                     

                     
                        
                              Žižek, Slavoj. (2012). Less than Nothing. Hegel and the
                              						Shadow of Dialectical Materialism. Londres y Nueva York:
                           					Verso.
                        

                              
                           						Slavoj Žižek
                           					2012Less than Nothing. Hegel and the Shadow of Dialectical
                           						MaterialismLondresNueva YorkVerso
                        

                     

                  

                  
                     
                        34 
                              

                     

                     
                        
                              Žižek, Slavoj. (2016). Disparities. Londres y
                           					Oxford: Bloomsbury.
                        

                              
                           						Slavoj Žižek
                           					2016DisparitiesLondresOxfordBloomsbury
                        

                     

                  

                  
                     
                        35 
                              

                     

                     
                        
                              Žižek, Slavoj. (2017). Incontinence of the Void.
                              						Economico-Philosophical Spandrels. Cambridge y Londres: The MIT
                           					Press.
                        

                              
                           						Slavoj Žižek
                           					2017Incontinence of the Void. Economico-Philosophical SpandrelsCambridgeLondresThe
                           MIT Press
                        

                     

                  

               

            

         

         
               

      

      
      

   




Notes

            
                  [1]  La traducción es mía.
               

            

         

      

      
      

   
cover.jpeg
octubre 2019/ narzo 2020 L8






